CAlsed ORTODOXE

Revista crestin-ortodoxa, cu caracter hristocentric i eclesiocentric
Anul 7, Nr. 64, februarie 2026

,Oricine se inalta pe sine se va smeri, iar cel ce se
smereste pe sine se va inalfa” (Luca 18,14)

Duminica a 33-a dupa Rusalii, cunoscuta ca Duminica
Vamesului si a Fariseului, ne aduce in fata Evanghelia
dupa Luca (18,10-14) care cuprinde una dintre cele mai
cuprinzatoare invataturi ale Mantuitorului nostru lisus
Hristos despre smerenie si pocainta. Odata cu Duminica
Vamesului si a Fariseului incepe drumul Triodului, o pe-
rioada specifica in calendarul bisericesc, pregatitoare
pentru marea sarbatoare a Invierii Domnului. Suntem
chemati la o primenire sufleteasca in care pocainta si
faptele concrete izvorate din ea, exprimate in rugaciune,

- - - - - -
AL LLLLLLAA_I J\ A =LA NAA —=

isi batea pieptul si zicea: ,Dumnezeule, milostiv fii mie,
pdcatosului!” (Luca 18,13) Aceasta este rugaciunea ini-
mii zdrobite, rugaciunea smerita care cauta doar mila lui
Dumnezeu si nu propria justificare. Constatam adesea,
intrdnd Tn biserica, ca in inima noastra se tes rugaciuni
precum cele ale vamesului: Dumnezeule, milostiv fii mie
pacatosului! sau: Doamne, ai mila de mine!

Evanghelia ne mai spune ca fariseul ,statea drept”, ,iar
vamesul, stand mai departe, nu indréznea nici ochii sa-si
ridice spre cer, ci isi batea pieptul”. Atat pozitia semea-
ta a fariseului, cat si cea smerita a vamesului dezvalu-
ie starile lor sufletesti: méndrie si multumire de sine, la
fariseu, pocainta si smerenie, la vames. lata amanunte
care, la prima vedere, par lipsite de importanta, dar, in

post, spovedanie, milostenie, trebuie sa fie

mai intense si mai lucratoare in viata noas-
tra. Drumul Triodului trebuie sa fie un exer-
citiu de cunoastere de sine, de atingere a
unei maturitati [auntrice, care ne angajea-
za pe un urcus duhovnicesc, luminand chi-

pul lui Dumnezeu din sufletul nostru. Pe- “
ricopele evanghelice din aceste duminici Qs
ne pun in fata tipologii de oameni pacatosi A,W
care se recunosc ca atare in pocainta, isi ‘ ’.—‘, \

asuma o conditie de mare smerenie in fata
lui Dumnezeu si ajung la sfarsit sa se bu-
cure de mila Lui.

Evanghelia de astazi ne relateaza: | NE=( i ‘!_’.
,Doi oameni s-au suit la templu sa se roa- :3;?}-_'_'

ge: unul era fariseu si altul vames.” (Luca Qs
18,10) Fariseul, stand drept, se ruga in

Vamesul sFARIS¢uL
Luca xvm 10-14

&

EpvA =

<>

=

sine: ,Dumnezeule, Iti multumesc cd nu
sunt ca ceilalti oameni: rapitori, nedrepti, adulteri sau ca
si acest vames. Postesc de doua ori pe sdptadméand si dau
zeciuiald din toate céte castig.” (Luca 18,1112) In aceas-
ta relatare se ascunde mandria, comparatia cu ceilalti si
increderea in propriile merite. Vamesul, in schimb, stand
mai departe, nu indréaznea nici ochii sa ridice spre cer, ci

Cuprins;
Imbratisarea Vesniciei in bratele omului

Poezie crestina
Intoarcerea la starea cea dintai! ..........cccooeveeeeeeeeeeeeienn 7

Traduceri din Sf. Parinti ..............cccoooii 9
Pilda Infricosatoarei JUAECA ..........c..ccvvrvriieerriicene. 13
Sf. Cuv. Petroniu de la Prodromu ...........cccovieeeiiieennne. 14
Inceputul pocaintei si al nadejdii mantuirii ...................... 15
LI LT ] oo | o= TSP 16

realitate, ele cuprind sensuri sau intelesuri pretioase,
astfel incat in Sfanta Evanghelie niciun cuvant nu este de
prisos. Din descrierea pozitiei sau atitudinii vamesului si
fariseului in timpul rugaciunii, invatam ca rugaciunea de
pocainta nu este numai o lucrare a sufletului, ci o lucrare
duhovniceascé a sufletului si a trupului impreuna.

In aceasta Evanghelie, Mantuitorul spune: ,V& spun
voud ca acesta s-a coborat mai indreptat la casa sa de-
cat acela; caci oricine se inaltd pe sine se va smeri, iar
cel ce se smeregste pe sine se va inélta.” (Luca 18,14)
Aceasta este lectia fundamentala: smerenia deschide
portile mantuirii, iar mandria le inchide. Oricat de fidel ar
tine credinciosul Legea Domnului si oricat de multe fapte
bune ar face, daca nu le face cu iubire, jertfa aceasta nu
ajuta sufletului lui. Fariseul si orice suflet care urmeaza

(continuare in pag. 2)

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



2 CdlscdAd ORTODOXA

An 7, Nr. 64, fe!eri&ZOZG

ol ——

- - - - - -
-\ A A\ A" ———— Ty e AN N A

(urmare din pagina 1)
exemplul lui esueaza in drumul de a atinge culmile de-
savarsirii.

Fariseul nu greseste prin faptele sale, ci prin inima
lui: se lauda cu virtutile sale si se compara cu ceilalti.
Judecata aproapelui si increderea in sine sunt pacate
ascunse care il fac sa se indeparteze de Dumnezeu.
In schimb, vamesul recunoaste propria neputinta si
cauta mila lui Dumnezeu, stiind ca numai harul divin
poate mantui sufletul sdu. Aceasta Duminica ne invata
ca virtutile nu sunt suficiente daca nu sunt insotite de
smerenie. Putem posti, ne putem ruga si putem face
milostenie, dar daca o facem pentru lauda sau com-
paratie, nu avem folos duhovnicesc. Smerenia este te-
melia tuturor virtutilor, iar pocainta este lucrarea inimii
care ne apropie de Dumnezeu.

Pilda aceasta ne invata ca rugaciunea smerita re-
prezinta inceputul adevaratei pocainte. Cei doi oameni
din templu apar ca simboluri a doua stari diferite ale
inimii. Fariseul, desi practicant al credintei, este prins
in mrejele méandriei. El vorbeste despre faptele sale ca
despre merite personale si isi evalueaza viata religi-
oasa la superlativ, comparandu-se cu ceilalti si privin-
du-i cu superioritate (,Nu sunt ca ceilalti oameni sau
ca vamesul acesta” (Luca 18,11). Astfel, rugaciunea lui
devine mai mult o relatare formala despre virtutile pro-
prii decat un dialog real cu Dumnezeu. Vamesul, pe de
alta parte, vine inaintea lui Dumnezeu cu inima zdro-
bita, constient de pacatele sale, fara a se compara cu
ceilalti sau a c&uta justificari. In fata Templului, el isi re-
cunoaste propria ticalosie si implora mila Celui milos-
tiv. Rugaciunea lui este simpla, directa si sincera, iar
aceasta este cea primita de Dumnezeu, demonstrand
ca smerenia si constiinta pacatului aduc mai aproape
de Dumnezeu. Chiar daca fariseul si vamesul se afla in
acelasi loc sfant, rezultatul rugaciunii lor difera radical.

(Fondator: Prof. Mihai-lonut Coana )
Telefon: 0770/271.435  E-mail: mihai.coana@hotmail.com
Editor: S.C. GENERAL MEDIATECH S.R.L.

ISSN: 2734-7206; ISSN-L: 2734-7206; ISSN online: 2734-7214
Redactia:

- Prof. Mihai-lonut Coana

- Pr. Marius-Olivian Tanasie

- Pr. Prof. Gheorghe lonascu

- Pr. Daniel Budeanu

- Prof. lonut-Catalin |. Popescu

- Dumitra Groza — corectura

- Monica si Radu Butu

- Marius Stochitoiu

- Tiberiu Grigoriu — DTP

Redactia are dreptul luarii deciziei de publicare si stabilirii datei
si formei de aparitie, integrale sau partiale, dupa caz, a materia-
lelor primite spre publicare.

Responsabilitatea pentru textele publicate revine in exclusivitate autorilor.
De asemenea, trebuie respectata legea dreptului de autor. (Legea 8/1996)
Revista este disponibila si pe site-ul: www.caleaortodoxa.com
Tipar: Tipografia Universitétii ,Constantin Brancusi”,

\_telefon 0253/214.307, int. 415 J

Fariseul, prins in capcana slavei desarte, se incurca
in propriile merite, n timp ce vamesul, ridicandu-se pe
aripile smereniei, se apropie de Dumnezeu.

Rugaciunea vamesului este modelul vietii crestine:
simpla, curata, smerita. Nu are nevoie de cuvinte multe
sau de fapte exterioare, ci de inima zdrobita si smerita.
Fariseul, desi posteste si da milostenie, este prins in
capcana mandriei. El se inaltd pe sine si se desparte
de harul lui Dumnezeu. Vamesul, dimpotriva, se sme-
reste si se apropie de indreptare. Aceasta este esenta
Duminicii de astazi: smerenia il mantuieste pe om, iar
mandria il pierde.

Triodul incepe cu aceasta pilda pentru ca ne invata
sa cercetam mai intai inima Tnainte de a incepe orice
nevointa: postul, rugaciunea si milostenia trebuie sa fie
insotite de smerenie, pentru ca faptele noastre sa fie
primite Tnaintea lui Dumnezeu. Fara smerenie, fapte-
le bune devin vanitate, iar inima ramane impietrita. A
invata smerenia inseamna a vedea adevarul despre
sine, a recunoaste propria pacatosenie si a pune in-
treaga nadejde in mila lui Dumnezeu. Vamesul stia ca
nu poate castiga mantuirea prin faptele sale, ci doar
prin recunoasterea neputintei si a dependentei de har.

Aceasta pilda este actuala si astazi: ne arata cum
sa ne apropiem de Dumnezeu, cum sa ne rugam cu
inima curata si cum sa practicam pocainta autenti-
ca. Oricine vrea sa se mantuiasca trebuie sa urmeze
exemplul vamesului: s se smereasca, sa recunoasca
pacatul si sa ceara mila lui Dumnezeu. Cand postim,
ne rugam sau facem milostenie, sa nu o facem pentru
laude sau comparatii, ci pentru ca Dumnezeu ne chea-
ma la smerenie.

In aceasta Duminica, Biserica ne cheama la
schimbarea inimii, nu doar la respectarea exterioara a
legilor. Sa invatam sa traim faptele bune cu smerenie,
sa ne rugam ca vamesul si sa cautam mila lui Dumne-
zeu in toate. Aceasta este calea mantuirii adevarate si
inceputul pregatirii noastre pentru Postul Mare.

Sa nu uitam: ,Oricine se inaltd pe sine se va
smeri, iar cel ce se smereste pe sine se va inél-
fa” (Luca 18,14). Aceasta este invatatura pe care
Biserica ne-o ofera astazi: sa ne smerim, sa ne
pocaim si sa ne apropiem de Dumnezeu cu inima
curatad. Numai astfel putem primi harul si iertarea, si
sa ne intoarcem mai indreptati la casa noastra. Sa
ne amintim mereu cuvintele vamesului: ,Doamne,
miluieste-ma pe mine, pacatosul.” Sa le rostim din
inima si sa lasam ca aceste cuvinte sa devina princi-
piul dupa care ne traim viata: smerenie, pocainta si
credinta sincera. Amin.

Pr. Catalin Chesnoiu

(predica la Duminica a XXXlll-a dupa Rusalii,
Sf. Ev. Luca 18, 10-14, 1 februarie)

Sursé foto: Sf. Evanghelie

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 7, Nv. 64, febrWL'&ZOZG

CdlscdAd ORTODOXA 3

imbratisareaVesnicieiin bratele omului

In fiecare an, pe data de 2 februarie, Biserica
Ortodoxa praznuieste unul dintre cele mai luminoase
si profunde evenimente din istoria mantuirii: Intampi-
narea Domnului (cunoscuta in popor si sub numele de
Stretenia). Aceasta sarbatoare, care are loc la 40 de

mina spre descoperirea neamurilor si slava poporului
Tau Israel”.

Aceste cuvinte nu sunt o simpla acceptare a mortii,
ci o proclamare a libertatii. Simeon nu cere sa moara
din disperare. ci cere ,slobozirea” (eliberarea) pentru

zile dupa Nasterea Domnului,
nu este doar o comemorare a
unui rit iudaic vechi, ci momentul
crucial al intalnirii dintre Vechiul
si Noul Legamant, dintre as-
teptarea umanitatii si implinirea
divina. Este ziua in care Batra-
nul Simeon, reprezentantul unei
lumi obosite de asteptare, tine in
bratele sale Pruncul care a venit
sa faca toate lucrurile noi.

Evanghelia dupa Luca (2,
22-40) ne relateaza ca, implinin-
du-se zilele curatirii, Sfanta Fe-
cioara Maria si Dreptul losif L-au
adus pe Pruncul lisus la lerusa-
lim pentru a-L inchina Domnului,
asa cum cerea Legea lui Moise.
Orice intai-nascut de parte bar-
bateasca trebuia sa fie inchinat {4
lui Dumnezeu, aducandu-se
jertfa o pereche de turturele sau
doi pui de porumbel. -

Aici vedem prima taina a sarbatorii: smerenia abso-
luta. Cel ce a dat Legea pe Muntele Sinai se supune
acum Legii. Dumnezeu, Cel necuprins, accepta sa fie
tinut in brate si ,rascumparat” printr-o jertfa simbolica,
desi El insusi era Jertfa cea vie care venise s& ras-
cumpere lumea. Hristos nu vine sa strice Legea, ci sa
o plineasca si s& o desavarseasca, transformand ritu-
alul exterior intr-o realitate interioara a inimii.

Numele grecesc al sarbatorii, Hypapante, se tra-
duce prin ,intalnire”. Dar cine se intalneste cu cine?
La prima vedere, este intalnirea Pruncului lisus cu
Dreptul Simeon si Prorocita Ana. in plan duhovnicesc
insa, Templul din lerusalim devine scena unei intalniri
cosmice. Simeon, omul drept si temator de Dumne-
zeu, caruia Duhul Sfant 1i promisese ca nu va vedea
moartea pana nu va vedea pe Hristosul Domnului, re-
prezinta Vechiul Testament. El simbolizeaza veacurile
de asteptare, profetiile si dorul nestins al omenirii dupa
un Mantuitor.

Cand Simeon ia Pruncul in brate, are loc transferul
de stafeta. Legea si Profetii si-au incheiat misiunea;
Mesia a sosit. Umbrele se risipesc, pentru ca a rasa-
rit Soarele Dreptatii. Momentul culminant al sarbato-
rii este rugaciunea rostita de Simeon, o rugaciune pe
care Biserica o repeta la fiecare slujba a Vecerniei, la
asfintitul fiecarei zile:

,Acum slobozeste pe robul Tau, Stapane, dupa cu-
vantul Tau, in pace, ca vazura ochii mei mantuirea Ta,
pe care ai gatit-o inaintea fetei tuturor popoarelor; lu-

INTIMPINRRER Bt Jis, HS{%

ca scopul vietii sale a fost atins.
A vazut Mantuirea. Pentru cres-
tin, frica de moarte dispare doar
atunci cand L-a intalnit pe Hris-
tos. Cine il tine pe Hristos in bra-
tele inimii sale poate spune ori-
cand: ,Acum pot pleca in pace,
pentru ca am gasit Viata”.

De asemenea, Simeon face
o profetie cutremuratoare Maicii
Domnului: ,lata, Acesta este pus
spre caderea si spre ridicarea
multora din Israel si ca un semn
B4 care va starni impotriviri. lar prin
i sufletul tau va trece sabie...” Sar-
¢ batoarea bucuriei este, asadar,
| umbrita discret de prevestirea
{1| Crucii. Lumina care lumineazi
¥4 neamurile va fi o lumin refuzata
/A de unii, iar durerea Mamei va fi
|4 pretul iubirii supreme.
Intdmpinarea  Domnului nu
< este doar o istorie de acum
2000 de ani. Biserica ne cheama sa actualizam acest
eveniment. Fiecare dintre noi este chemat sa fie un
Simeon:

-In Templul Bisericii: Asa cum Simeon a venit ,din
indemnul Duhului” la Templu, si noi suntem chemati la
Sfanta Liturghie. Acolo, pe Sfanta Masa, Hristos ni se
ofera nu doar pentru a fi privit, ci pentru a fi primit.

- Prin Sfanta impdrtasanie: Daca Simeon L-a tinut
pe Hristos in brate, noi avem o binecuvantare si mai
mare: il primim Tn interiorul nostru. Trupul si Sangele
Domnului transforma trupurile noastre in temple vii.

- In aproapele nostru: Hristos vine in intAmpinarea
noastra prin fiecare om care are nevoie de ajutor, de o
vorba buna sau de mangaiere.

Intampinarea Domnului ne nvatd c& Dumnezeu
nu intarzie niciodata, chiar daca noi, oamenii, simtim
adesea povara asteptarii. Simeon a asteptat o viata
intreaga pentru o singura clipa, dar acea clipa a valorat
mai mult decét toate veacurile.

Sarbatoarea de astazi ne invita sa ne deschidem
bratele sufletului. Sa nu ramanem spectatori la intrarea
lui Hristos in lume, ci sa devenim ,primitori de Dumne-
zeu”. Sa iesim in intdmpinarea Lui prin rugaciune, prin
fapte bune si prin curatia inimii, pentru ca si la sfarsitul
vietii noastre paméntesti sa putem rosti, cu nadejde si
pace: ,Ca vazura ochii mei mantuirea Ta...”. Amin.

Pr. Marius-Olivian Tanasie
(predicé la Intdmpinarea Domnului, 2 februarie)
Sursé foto: Sf. Evanghelie

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



4

CAIs€d3 ORTODOXA

An 7, Nr. 64, ﬁérwi&ZOZé‘

pocric resrins”. INAMPiNareaDomnului

Pentru ca traise-n templu,
Stia tot rostul, Fecioara,
Si insotita de losif
Implineste randuiala.

Ina40-azidela
Mantuitoarea Intrupare,
Pruncul Sfant este adus
La Templu spre inchinare.

Au venit din Betleem,

in Biserica lui Dumnezeu
Din lerusalim, Dreptul losif
Si Fecioara cu Pruncul Sau.

Astazi (2 febr.), Cel fara de pret,

Se lasa rascumparat,

Pe doi pui de turturea

Si Domnului Savaot inchinat,
Ca spune Legea lui Moise:
Tot ce este intéi nascut,

Prin aducerea la templu,
Domnului va fi sfintit.

in a opta zi se taie

Imprejur, pruncul nou-néscut,
Punéndu-i-se si numele,

Prin care va fi cunoscut.

Inca 33 de zile dups,

Mama va fi in necuratie,

De tot lucru-sfant nu se-atinge,
Pana-n biserica-o sa vie,

Tmpreuna cu pruncul s&u,
Cand preotul o sa-i citeasca
Mamei in a patruzecea zi,

Si acum, ea sa se curateasca.
Desi Fecioara era neintinata,
Smerita, a venit la Templu,
Ea, Maica Sfanta Preacurata,
Fiind pentru noi bun exemplu,

Ca s-a supus Legii vechi,

Ca si Mantuitorul Hristos;

El a venit legea sa implineasca,
Spre al omenirii folos.

Fecioara, nascand peste fire,
Pe ,lzvorul Curatiei”

A ramas nevatamata,

Chiar in legile fecioriei.

Soarele Dreptatii, Hristos,
N-a vatamat fecioria
Preacuratei Maicii Sale,
Ci chiar i-a indoit curatia:

Nici cu durerile nasterii,
Asa cum femeile aveau,
Nici cu stricarea pecetii
Cand pruncii lor se nasteau.

Dimpotriva, Domnul Hristos,
,=Usa” prin care a iesit,

Cu puterea harului Sau,
Aluminat si a sfintit.

(Stretenial i2rebruariel)

[-a incredintat pe cartitori,
Ca acea Maica e Curat3,
Ramanand Pururi Fecioara
Si de Domnul binecuvantata.

Cu cinste-L Tnalta Ea lui Dumnezeu:
»1ie Ti-L dau, Parinte Sfinte,

Ca L-ai trimis pe Fiul Tau,

Ce-L tin Tn mainile-Mi smerite”.

THE MEETING OF OUR LORD

r
!
-
L M
.
)
\
Y
s
:

Cu toate ca era neintinata,
Dar fiind ascultatoare,

A venit sa se ,curateasca’,
Preafericita Nascatoare!

A sosit Thaintea usii,
Plecandu-si genunchii sfinti,
Dar Sfantul Proroc Zaharia,
(Dupa spusele Sfintilor Parinti),

A asezat pe Fecioara,

Cand a intrat cu Pruncul lisus,
in locul stabilit pentru fecioare,
Asa cum Duhul Sfant i-a spus.

Carturarii si fariseii,

Au incercat sa carteasca,
Dar Preotul Zaharia,
Afinceput sa le vorbeasca.

Sfanta Fecioara Maria,

Ca si cum L-ar da lui Dumnezeu,
Tinand pe maini pe Mesia,

| L-a oferit pe Fiul Sau.

Astfel, Datatorul Ledgii,
Vine Legea sa-mplineasca;
De pacatul stramosesc

Pe toti sa ne izbaveasca.

Prin venirea Sa la templul
Pamantesc, ne libereaza

De porunca Legii vechi:
De-acum, Cea Noua primeaza

Si ne cheama sa primim
Legea noua spre folos,
Ca putere de mantuire
Prin Domnul lisus Hristos.

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 7, Nv. 64, febrWL'&ZOZG

CdlscdAd ORTODOXA 5

Primind fagaduiala

De-a raméane-n lumea asta,
Péana ce-o vedea-nceputul
Pentru mantuirea noastra,

Dreptul Batran Simeon,
Indemnat de Duhul Sfant,
Cu evlavie intra-n templu,
Pe Pruncul Sfant asteptand.

Simte-atata incantare

Tn cugetul s3u curat

Si iese-intru-ntdmpinarea
Celui mai mare imparat.

Ca vazandu-L pe Mesia

Tn trup de prunc imbracat,
Purtat in brate de Fecioara,
Mintea i s-a luminat.

Mainile lui prea-batrane, (350 ani)
Primesc cu recunostinta,

Pe Facatorul tuturor

Cel cu Tatal de-o-fiinta.

El 1l binecuvanteaza
Si-i atat de fericit,

Ca tnainte de ,mutare”
Visul i s-a implinit.

Cu Duhul lui prorocesc,
Vede-ntreaga maretie
A Celui ce a venit,
Mantuitor sa ne fie.

Stie c-a venit Hristos
Mesia cel asteptat;
Se bucura pentru tofi

Si poate ,pleca” impacat.

Cu mare milostivire,

Prin cantarea minunata,
Cere a lui ,slobozire”

Ce-a fost multi ani asteptata.

Ca vazura ochii lui,
Mantuirea cea gatita
Tuturor popoarelor,

De Dumnezeu daruita.

Si-a venit ,Marea Lumina”,
Ca din bezna sa ne scoats;
Isi asumé a noastréa vina
Si-apoi de grija ne poarta.

Azi, (2 febr.) primim o veste buna;
Este ca si cum am lua

Pruncul Sfant pe-a noastra mana,
Spre a ne binecuvanta.

Dreptul Simeon vrea sa mai arate
Ce-nseamna: ,Acum, slobozeste...”
Ca cel ce crede-n mantuire

Prin Hristos, si 1l primeste,

Are, aici, puterea de a trai
Impécat cu Dumnezeu,

Departe de robia pacatului
Si liber de tirania celui rau.

Tot acum vestind Fecioarei
De ,Sabia” ce-i va strapunge
Sufletul ei minunat, cand,
Fiul Sau va fi plin de sange,

Umilit, batut, batjocorit,
Pe lemnul crucii spanzurat,
De cei pe care i-a iubit
Si vrea sa-i scape de pacat.

Tot azi, ,2 febr.”, Ana Prorocita
Da slava lui Dumnezeu,
C-a ajuns la batranete, (84 ani)
Slujind la templu mereu.

Pentru viata ei curata,
Numai in post si rugaciune,
C-o traire minunata

Se umple de-ntelepciune.

Si vazandu-L imbracat

in trup de prunc pe Dumnezeu,
Spune ca Acesta a venit

Sa strice blestemul greu,

lar plangerea sa o transforme
Intr-o mare bucurie

Si usile zavorate ale Raiului,
Din nou deschise sa fie.

Ajuta-ne, Doamne Sfinte,
Cu totii sa ne bucuram

Precum Batranul Simeon,
Curati sa Te intampinam!

Sa traim dupa-a Ta Lege,

Ce ne-ai dat-o prin viu grai;
Ne-ai pregatit pentru a-intelege,
Care-i drumul catre Rai.

Ai biruit, Doamne lisuse,

Si moartea prin moarte-ai calcat;
Viata vesnica ne-ai daruit

Si Raiul ni |-ai descuiat!

Acum, ca Raiul e deschis,
Pentru cei ce cred in Dumnezeu
Si-asculta de poruncile Sale
Nefacand voia Celui Rau,

Sa poata trai cu credinta

Si nadejde in Domnul Hristos,
lar dupa o viata neintinata
Petrecuta cu real folos,

Sa ne-ajute Bunul Dumnezeu,

Ca toti fiii Sai sa ne mantuim,

Sa ne intoarcem, cu drag, ,Acasa”
Si pe drumul drept sa calatorim!

Dumitra Groza
(2 februarie 2020)
Sursa foto: doxologia.ro

i’

Poezie cre

- - - N - \ 4
Aflareacinstituluiicap al Sfantuluilloan Botezatorul
( 1 IO ; 1])) 100011 ; Ul ULULAOLY

fag - \ 4 -
—Inaintemergatorul Domnului
A N N 1 I\ "4 /- N o "4 o’ \ | N N

Din pantecele mamei sale
S-a dovedit a fi un sfant;
Un inger imbracat in trup,
Ce-a coborat pe pamant,

Pentru a gati Calea Domnului;
Ca Inaintemergator,

(24 febir, $i.25 mai)

Si-a venit cu sase luni naintea
Blandului Méntuitor.

Dupé& mai putin de-un an,
Preotul Zaharia a fost ucis
Jintre templu si altar”
Precum Irod a decis,

S& omoare toti copiii

De doi ani si mai in jos,
Vrand sa omoare si pe loan
Si pe Pruncul lisus Hristos.

Dumnezeu i-a ocrotit;
Zaharia, pentru fiu, s-a sacrificat,

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



6

Cdls€dA ORTODOXA

An 7, Nr. 64, ﬁérWi&ZOZé‘

Caci Elisabeta, slujnica si loan
Pe ascuns, in pustie au plecat.

L-a parasit apoi si mama,
Fiind de varsta inaintata;
loan a trait in pustie,
Fara mama, fara tata.

Duhul Sfant i-a fost alaturi,
Protejandu-l ceas de ceas
Si pané la 30 de ani,

loan in pustie a ramas.

S-a pregétit cu rébdare,

In aspru post si rugaciune;
Intarit de Sfantul Duh,

S-a umplut de intelepciune.

Prin botezul pocaintei,
Cel cu ap3, la lordan,
S-au curatit mii de oameni,
Botezati fiind de loan.

Venind si Domnul lisus la lordan,
S-a aratat Sfanta Treime:

TATAL, FIUL si DUHUL SFANT,
(Trei Persoane-intru unime).

Marturisind loan adevarul

Despre ,Aratarea Dumnezeiasca”,
Lumea-ntreaga a luminat,
Ajutand-o sa se mantuiasca.

A doua zi, a aratat ucenicilor
Pe ,Mielul lui Dumnezeu
Cel ce ridica pacatele lumii”
Si-n care s& creadd mereu.

Sustinator al dreptatii

Si fidelitatii, loan a mustrat
Pe Irod Antipa si pe Irodiada,
Cei care traiau in pacat.

A fost inchis Sfantul loan,
Dar si-n temnita striga

(La resedinta din Maherus,)
Si pe cei doi ii mustra.

Venind Tnaintea Domnului (24 iun.)
Pe pamant, inainte a si plecat,
Caci la porunca lui Irod

Capul séu a fost taiat (pe 29 aug.)

Si dus lui Irod pe tipsie,

Céa Salomeea l-a cerut,

(La porunca mamei sale Irodiada);
Cea care |-a urat de la inceput.

Dumnezeu a ingaduit

Moartea Botezatorului,

Pentru a vesti si mortilor din iad,
Venirea Mantuitorului.

OENTaHACIOC- K HEBPECH- -

VAN

Temandu-se sa nu invieze,
Stiind ei ca este Mare Proroc,
N-au vrut s& puna-mpreuna,
Capul si trupul la un loc.

Au poruncit sa fie aruncat trupul,
Dar ucenicii, in taina, au dus
Trupul sfant si I-au ingropat

In Sevastia, pe ascuns.

pinstitul cap de pe ,tipsie”,
ln curtea casei ei, a fost pus
In pamént adanc si necinstit,

Caci, cu viclesug, Irodiada I-a ascuns.

Despre asta, doar loana lui Huza,
Guvernatorul lui Irod, stia.

Si pentru nedreapta ucidere,

Mult de tot loana suferea.

L-a luat de-acolo noaptea,
Discret, si-ntr-un vas de pamant,
Aingropat in Muntele Eleonului
Din satul lui Irod, capul sfant.

Si s-a pastrat stirea aceasta
Din neam in neam, multi ani mereu,
Cand Inochentie, un om imparatesc
S-a apropiat de Dumnezeu.

Imbracandu-se in randuiala
Monahiceasca si-a facut o chilie:
Vrand o biserica din piatra,

A sapat pentru temelie.

Aici a gasit cinstitul cap,

Ascuns intr-un vas de lut.(prima aflare)
Prin dumnezeiasca descoperire,

Ca este al Sfantului loan a stiut.

L-a pastrat cu cinste mare,
Tn biserica, pana cand,
Simtindu-si sfarsitul aproape
L-a ascuns iar in pamant.

Prin ,Edictul din Milan”(313)
Crestinii avand libertate,
Toate locurile din lerusalim
Au fost Tnnoite si curatate.

Doi monahi din rasarit
Au venit sa se inchine
La cinstita Cruce-a Domnului
Si la alte locuri divine.

Sfantul loan Botezatorul
S-a aratat unuia-n vis;
Relatand tovarasului sau,
Acesta n-a fost convins.

S-a aratat améandurora:
,Faceti ce v-am poruncit”!
Aratandu-le si locul,

Ei anevoie s-au pornit.

,Minunatul giuvaier”,

L-au gasit ei in pamant;
Punandu-l in sac de camila,
Au plecat cu ,Capul sfant”.

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 7, Nv. 64, febrWL'&ZOZG

CdlscdAd ORTODOXA 7

Pe drum, ei au intalnit

Un olar sarac, mic negustor
Sii-au dat sa duca sacul,
Pe drumul cel obositor.

Vazand usurinta cu care ei

Au vrut sa scape de ,povarad’,
Sfantul loan a spus olarului,

Sé ia sacul si sa disparé (sa fuga).

S-a furisat el de tovarasi
Si-a plecat smerit spre casd,
in Emesa, din Siria,

Cu comoara cea aleasa.

Toaté viata a cinstit
Darul binecuvéntat;
Cu credinta i-a slujit
Si zi de zi I-a tdmaiat.

Apreciind cinstirea lui
Sfantul loan |-a ajutat
Si dintr-un olar sarac,
Casa lui s-a indestulat.

Si-a sprijinit multi saraci,
Ba chiar bogati scapatati;
Ajuténdu-i cu bucurie,
Pe toti ca pe niste frati.

Simtindu-si sfarsitul aproape,
»Capul” intr-un vas a asezat
Si-n sicriu pecetluit,

Surorii sale l-a lasat,

Poruncind sa nu-l deschida
Pana ce Sfantul va vrea

Si s&-| lase mostenire,
Unui barbat care va merita.

De la un crestin la altul,
Capul sfant a tot trecut

Si pentru cei ce se rugau,
Multe minuni a facut.

A ajuns in mana lui Eustatie,
Un monah eretic ce locuia

In pestera de langa Emesa,
Dar care, gresit, oamenii invata.

Cu toate greselile monahului,
Puterea harului ce se afla

In cinstitul Cap al Botezé&torului,
De nenumarate ori lucra.

Eustatie a vrut sa fure capul (noaptea),
Cand de episcop a fost inlaturat,
Dar niste calugari imbunatatiti

In pestera s-au asezat.

S-a construit alaturea

O manastire spre inchinat;
Sfantul loan Botezatorul,
Monahilor s-a aratat.

Mai intai i-a aparut
Arhimandritului Marcel,

Apoi lui Ghenadie si Chiriac
Si unui taran credincios, la fel.

Spunand episcopului Uranie,

Cu toti clericii-n pestera s-au dus;
Rugéndu-se-au gasit comoara,
(A ll-a aflare) in loc ascuns (453).

Vestea s-a raspandit repede
In Emesa si pentru cinstire,
A mers si Sfanta Matroana,
Cu surorile din manastire.

Din Capul sfant a izvorat
Un mir frumos mirositor,
Cu care preotii din Emesa
Au miruit intregul popor.

A luat si Cuvioasa Matroana mir,
Tntr-un mic vas, spre binecuvantare
Si a fost rugata sa-i unga ochii
Unui orb din nastere, la plecare.

Minunea s-a infaptuit

In prezenta oamenilor:
Prin ungere orbul a vazut,
Spre uimirea privitorilor.

In Biserica din Emesa, Capul,
Cu evlavie a fost asezat (453),
Dar in timpul prigoanei icoanelor,
La Comane a fost ingropat.

Mai tarziu, Sfantul Ignatie,

Tn Constantinopol I-a mutat;
Considerata a treia aflare (860)

Si unde capul sfant, multi ani a stat.

Tn perioada cruciadelor (1204),
O parte-n Franta a fost dus
Si-n Catedrala din Amiens,
Spre cinstire a fost pus.

Cu rugaciunile Maritului Proroc
loan, Domnul sa ne ocroteasca
Si prin ale sale mijlociri,

Pe toti sa ne mantuiasca!

Dumitra Groza
(24 februarie 2016)
Sursa foto: doxologia.ro

- - V.
Intoarcerea la starea cea dintai!
N/ /Nt A ‘ ‘ A A | -\ ‘ A L

,Dar, venindu-si in sine, a zis: Cati argati ai tatalui
meu sunt indestulati de péine, iar eu pier aici de foame!
Sculédndu-ma, ma voi duce la tatdl meu si-i voi spune:
Tata, am gresit la cer si inaintea ta; nu mai sunt vrednic
sa& ma numesc fiul tdu. F&-ma ca pe unul din argatii tai.
Si, ridicandu-se, a venit la tatal sau. Dar, inca departe
fiind el, I-a vazut tatal sau si i s-a facut mila si, alergand,
a cazut pe grumazul lui si l-a sarutat. Atunci i-a zis fiul:
Tata, am gresit la cer si naintea ta si nu mai sunt vred-
nic sa@ ma numesc fiul tau. lar tatal a zis catre slugile
sale: Aduceti degraba haina lui cea dintéi si-l imbracati si
dati inel Tn mana lui si Tncaltaminte Tn picioarele lui; apoi,
aducand vitelul cel ingrasat, injunghiati-l ca, méncand,
sa ne veselim, céaci acest fiu al meu mort era si a inviat,
pierdut era si s-a aflat” (Luca 18, 11-32).

Prin aceasta pilda, Mantuitorul vrea sa atraga aten-
tia asupra faptului ca Hristos Dumnezeu este Mantuitor
al tuturor, intrucat Dumnezeu a creat pe toti oamenii, le
poarta tuturor de grija, voieste méantuirea tuturor, cu alte
cuvinte, cum spun Parintii, Dumnezeu nu are pe nimeni
de pierdut. Niciun om nu va putea spune vreodata ca

el nu a avut posibilitatea sa se mantuiasca. Este lesne
de inteles ca dacd Dumnezeu este iubire, El ii iubeste
pe toti la fel, creeaza tuturor conditiile pentru a se putea
mantui, singura faptura creatd de Dumnezeu cu libertate
de alegere se poate exclude pe sine, prin propria-i vointa
de la méntuire.

Pentru ca fariseii si carturarii se scandalizau de bu-
natatea si dragostea Mantuitorului pentru toti oamenii,
ei cuprinsi de rautate, faradelege si orbiti de mandrie si
invidie, 1 invinovateau totdeauna pe Domnul c& invata
si primea la Sine pe pacatosi, pe vamesi si pe desfrana-
te. Ori prin intreaga Sa invatatura si pildd Domnul arata
ca El 1i cheama pe toti pacatosii la pocainta, iar daca
mananca si bea si cu vamesii si cu pacatosii, o face nu
pentru a le aproba pacatele ci pentru a le arata dragostea
Sa care ii asteapta sa se intoarca de la caile pacatului.
De aceea prin aceasta pilda Mantuitorul arata si celor
care se credeau drepti si sfinti, care trdiau dupa poruncile
lui Dumnezeu ca trebuie sa se bucure, asa cum o fac si
ingerii Tn ceruri, pentru pocainta celui care a umblat pe
caile pierzarii.

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



8

CdlscdAd ORTODOXA

An 7, Nr. 64, fe!eri&ZOZG

In privinta celor doi fii din aceasta pilda, existd doua
interpretari, una care spune ca unul dintre fii reprezinta
pe sfintii Ingeri iar celalalt fiu pe noi oamenii, care suntem
pe pamant, in timp ce alta spune ca cei doi fii reprezinta
pe de o parte neamul iudeilor care prin cunoasterea Legii
i-a facut pe ei fiul cel mare, iar nebunia paganatatii a fa-
cut din neamuri fiul mai tanar.

Cel mare reprezinta pe fiul ascultator iar cel mic pe cel
risipitor pentru ca ascultarea si virtutea este mai veche
decat neascultarea si pacatul, care s-a nascut mai tarziu.

,SI a zis cel mai tanar dintre ei tatélui sdu: Tata, da-
mi partea ce mi se cuvine din avere. Si el le-a impartit
averea. Si nu dupd multe zile, adunand toate, fiul cel mai
tandr s-a dus intr-o taré depdrtata si acolo si-a risipit ave-
rea, trdind in desfranari’.

Cel mai tanar si fara experienta duhovniceasca a as-
cultarii Ti cere Tatalui partea ce i se cuvine din avere, ca
si cum ar fi fost a lui, ca si cum el ar fi agonisit-o si ar fi

porcii”.

Locuitorul acestei lumi departate de Dumnezeu de
care s-a alipit fiul cel mic este diavolul, care |-a trimis sa
pazeasca porcii patimilor, ajungand sa doreasca sa se
hraneasca cu acea mancare a porcilor in locul adevara-
tei mancari la care renuntase. insa orice patima ce pune
stapanire pe om il secatuieste si oricat de mult ar incerca
omul sa o Tmplineasca ea nu il poate multumi si satura,
ci dimpotriva il nelinisteste si il tulburd ducandu-I pana in
pragul deznadejdii. Dar iata ca acest fiu care si-a renegat
tatal, si-a risipit averea primita, vietuind cu desfranatele,
si-a venit Tn sine, cercetat de harul dumnezeiesc care a
ramas in adancul fiintei sale, si-a amintit de ce a pierdut
si a zis:

,Cati argati ai tatalui meu sunt indestulati de péine, iar
eu pier aici de foame! Sculdndu-ma, ma voi duce la tatal
meu si-i voi spune: Tatd, am gresit la cer si inaintea ta;
Nu mai sunt vrednic sé ma numesc fiul tdu. F4-ma ca pe

B INTORRGGRER CIULUI RISIPITOR. Z<N\/)

I

unul din argatii tai’.
Pacatuise atat de mult cheltuind prin
faradelegi intreaga mostenire primita

-,
LUCR XV, 11-32. 2= |’3/{

— S ok g q ]
MMMLI Ly SN

de la tatal sau, ajunsese de nerecunos-
cut, dar iata ca nu se pierduse definitiv,
el inca 1l mai recunoaste pe Dumnezeu
ca tata al sau. Ceea ce arata ca harul
pe care il primise la creatie si il pierdu-
se prin pacat nu l-a parasit definitiv, el
fnca mai purta in sine, desigur in mod
alterat, chipul lui Dumnezeu de aceea il
numeste pe Dumnezeu Tata. Constient
de greselile facute, se smereste, ,fa-ma
ca pe unul dintre argatii tai”. Nu se mai
considera vrednic de demnitatea de fiu.

avut vreun drept din averea Tatalui. Dar bunatatea Tatalui
le imparte averea, ca sa arate bogatia bunatatii lui Dum-
nezeu care ne daruieste darurile Sale, ca si cum ar fi ale
noastre, ca si cum ni s-ar cuveni, desi noi nu avem nici o
contributie la aceste daruri pe care le primim ca har sau
dar al lui Dumnezeu. Fiul nerabdator sa plece de langa
tatél sau este cuprins de aceasta dorinta si pofta arza-
toare de a primi mai devreme decat se cuvenea, ceea
ce nu era al sau, dar de care el singur s-a socotit vrednic
pentru ca voia sa cheltuiasca prin desfatarea simturilor,
meritand in felul acesta sa isi piardéd demnitatea de fiu.
Pentru ca el departandu-se si separandu-se de Hristos si
lepadandu-se de Biserica, s-a dus intr-o tara departata
devenind ca un izgonit din patria sa si ca un strain si locu-
itor vremelnic intr-o lume a nestatorniciei, unde darurile
se pierd, se consuma si unde stapaneste lipsa, stricaciu-
nea si moartea.

,Si dupé ce a cheltuit totul, s-a facut foamete mare in
fara aceea, si el a inceput sa ducé lipsa”.

Dar iata ca tot ceea ce este rupt de Dumnezeu, de-
vine limitat, marginit si renuntand la bogatiile ceresti, sa-
raceste si flamanzeste pentru ca nu mai are Cuvantul lui
Dumnezeu ca sa 1l sature intrucat: ,nu numai cu paine
va trai omul, ci cu orice cuvant al lui Dumnezeu”. Atunci
el incepe sa sufere de foame pentru ca cel ce renunta la
hrana cea vesnica va fi totdeauna flamand.

,SI ducéndu-se, s-a alipit el de unul din locuitorii ace-
lei tari, si acesta l-a trimis la farinile sale s& p&dzeascéa

Si, sculdndu-se, a venit la tatal séu.
Si incé departe fiind el, I-a vazut tatal séu si i s-a facut
mild si, alergénd, a cazut pe grumazul lui si I-a sérutat.
Prin aceste cuvinte Mantuitorul Hristos indeamna pe toti
cei incremeniti in pacate si care ezita sa se intoarca, sa se
ridice si sa vina la Casa Tatalui pe care au parasit-o pentru
ca Tnsusi Dumnezeu, departe fiind tu, alearga prin inainte
stiinta Sa Tn Intdmpinarea ta si te imbratiseaza prin mila si
dragostea parinteasca. Dumnezeu alearga prin Fiul Sau,
Care se coboara din cer si vine la noi pe pamant. Cade pe
grumazul celui pierdut cand prin intreaga sa divinitate se
coboara si se salasluieste in firea noastra umana.
lar tatal a zis catre slugile sale: Aduceti degraba haina
lui cea dintéi si-l imbracati si dati inel in ména lui si incél-
taminte in picioarele lui; apoi, aducénd vitelul cel ingra-
sat, injunghiati-l ca, mancéand, s& ne veselim, cdci acest
fiu al meu mort era si a inviat, pierdut era si s-a aflat.
Tatal 7i da haina harului pe care a pierdut-o Adam,
acea nesfarsita slava a nemuririi, aducandu-i inapoi cin-
stea cea dintéi, 1i da inelul semnul logodnei cu Hristos
cum spune Sf. Apostol Pavel (2 Cor. 11, 2), inelul dem-
nitatii de fiu al lui Dumnezeu dupa har si incaltaminte Tn
picioarele lui, ca incaltate sa fie picioarele celui ce pre-
dica vestea cea buna a mantuirii si pentru a calca peste
serpi si peste scorpii si peste toata puterea vrajmasului.
Vitelul care a fost junghiat la porunca Tatalui nu este al-
tul decét Fiul lui Dumnezeu, care pentru noi: ,El, Care pe
Tnsusi Fiul S&u nu L-a crutat, ci L-a dat mortji, pentru noi toti
(Rom. 8, 32)".

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 7, Nv. 64, febrWL'&ZOZG

CdlscdAd ORTODOXA O

Fiul cel mare care vine si aude bucuria primirii fratelui
sau si refuza sa intre, reprezintd poporul Legii, care se
vedea pe sine mai presus de neamuri, printr-o dreptate
inchipuita, pentru ca in realitate ii vedem razvratiti Si ne-
ascultatori in multe momente, dar aici Mantuitorul ii are
in vedere pe carturari si farisei care din pricina parutei
lor dreptati ii urau pe vamesi si pe pacatosi si il acuza pe
Mantuitorul ca i primeste la Sine.

In concluzie in aceastd duminica a doua din Perioada
Triodului, perioada pregatitoare pentru Sfantul si Mare-
le Post al Pastilor, Parabola intoarcerii Fiului risipitor ne
pune fnainte Tnvatatura despre posibilitatea fiecarui om

de a se intoarce prin pocainta si marturisire catre Dum-

nezeu si Casa Sa. De asemenea aceasta parabola ilus-

treaza iubirea si bucuria lui Dumnezeu care primeste cu

bucurie pe cel ce se intoarce prin regasirea celui pierdut

si invierea celui mort, subliniind mila dumnezeiasca in

contrast cu cei care isi intemeiau dreptatea pe implinirea

Legii vechi in litera nu in duh, refuzand din rautate, ura si
invidie intrarea in Imparatie.

Pr. Prof. Gheorghe lonascu

(predica la Duminica XXXIV-a dupa Rusalii,

a Intoarcerii Fiului risipitor, 8 februarie)

Sursa foto: Sf. Evanghelie

Traduceri/din Sfintii Parinti
Teofan Kerameus; Arhiepiscopul Tavromeniei din Sicilia
Omilia a;17-a: Despre fiul risipitor.(Luca 15; 11-321%.

A sosit, iatd, intelepciunea Evangheliei, inaltandu-ne
pe noi de la cele particulare si paméantesti catre cele uni-
versale si deplin desavarsite. Caci, dupa ce a asezat
mai fnainte pocainta lui Zaheu si smerenia Vamesului,
acum ea zugraveste Tn mod cuprinzator ticalosia naturii
omenesti, pe care aceasta a indurat-o inca de la inceput,
prin faptul ca a fugit de porunca lui Dumnezeu manata
de impulsuri neintelepte si a trecut de partea vietii celei
traite printre porci; Totodata [zugraveste] si felul in care
seninatatea lui Dumnezeu si a Tatalui, venind de departe
prin Tntruparea Fiului si a Cuvantului, a luat-o In brate
si a readus-o la stravechea ei noblete. Asadar, sa ludm
aminte la aceasta pilda, izvorata din graiul lui Dumnezeu,
Cu auzirea Si cu o cugetare veghetoare.

«Zis-a Domnul pilda aceasta: Un om avea doi fii»
(Luca 15, 11). Preainteleptul si dumnezeiescul Hrisos-
tom, dupa ce a talcuit in amanunt pilda de fata', spune
ca acesti doi fii sunt cei drepti si cei pacatosi: cei dintéi,
care au ramas neclintiti in poruncile lui Dumnezeu, iar
cei din urma, care au dezertat catre o viata desarta si
lipsita de cinste. Noi, insa, pe langa faptul ca pretuim,
dupa cuviinta, exegeza (talcuirea) Marelui Parinte, nu
ne refuzam a ne alinia si altor Parinti. Caci intelepciu-
nea cea multiforma a lui Dumnezeu a binevoit ca taine-
le Scripturii sa fie cugetate si intelese Tn moduri felurite.
Afirmam, asadar, ca prin acest tanar, pilda a aratat ca-
derea intregii firi omenesti de la Dumnezeu si, totodata,
rechemarea ei ulterioara, invaluind acest adevar in va-
lul sau parabolic. Asemenea mod de a vorbi a adoptat
Mantuitorul si in pildele precedente: referindu-Se cand
la o drahma zavorata in mocirla placerilor, a carei aflare
s-a petrecut prin maturarea sa (cf. Luca 15, 8-10); cand
la 0 oaie ratacita din suta sfanta, devenita prizoniera pe
munte si cautata si gasita de Pastorul Cel Bun (cf. Luca
15, 3-7; Matei 18, 12-14). Altadata, El descrie omul care
a parasit lerusalimul cel de sus si a cazut prada talha-
rilor, fiind dezbracat de vesmant, ranit si nefolosit intru
nimic de Lege si de Profeti [caci séngele de tauri si de
tapi nu avea puterea de a mantui (cf. Evrei 10, 4)], ci

vindecat numai de Hristos (cf. Luca 10. 30-37). lar prin
pilda rostita acum, El propune aceleasi lucruri: «Un om
avea doi fiiy. Omul este Dumnezeu, conform scopului
stabilit pentru noi intr-o alta parabola. lar cei doi fii sunt,
prin har, intreaga zidire rationala: cea a fiintelor inteligibi-
le (spirituale) si cea a fiintelor sensibile (materiale). Cea
dintai este mai veche ca nastere (creatie); caci intai a
conceput cetele ingeresti, aducandu-le la existenta prin
actul Sau de gandire; iar cea a oamenilor a fost creata
mai tarziu, dupa desavarsirea cosmosului sensibil. Asa-
dar, din pricina inrudirii sufletului cu cele noetice, ingerul
este fratele omului; iar din pricina faptului ca firea noas-
tra a fost pregétita dupa cea ingereasca si netrupeasca,
omul a fost numit fratele cel mai tanar. Dar sunt constient
de argumentul care se ridica impotriva. Caci cineva ar
putea obiecta, privind cu atentie la sfarsitul pildei, unde
se spune ca fratele cel mai mare s-a maniat din pricina
bunavointei aratate fata de cel mic, ca aceasta pare a fi
in contradictie cu talcuirea. Caci daca «bucurie se face
in cer pentru un singur pacatos care se pocdieste» (Luca
15, 7), cum s-ar putea infuria multimea sfanta a Puterilor
de sus, care este cu desavarsire straina de orice invidie?
Se cuvine, asadar, sa luam aminte ca nu intreaga expu-
nere a pildei este armonizata cu talcuirea; si nici ca, daca
se gaseste vreo parte a naratiunii in afara sensului sau
tropologic (metaforic), intregul sa fie respins din aceasta
cauza. Caci El nu spune aceste lucruri dorind sa atribuie
o patima a pizmuirii (invidiei) firii nepatimitoare a ingeri-
lor, ci aratand purtarea de grija a lui Dumnezeu fata de
noi si maretia harului de care s-a impartasit omul. Pe de
alta parte, ar fi si mai nepotrivit ca fratele cel mai mare
sa fie considerat a fi cei drepti; nu numai pentru ca dreptii
nu pizmuiesc mantuirea pacatosilor, ci si pentru ca cele
ce urmeaza par a fi total neconforme cu acel scop. Caci
ce anume le-a impartit (dat ca mostenire) Mantuitorul,
de vreme ce intreaga zidire, puterea si judecata le-au
fost date deopotriva si Th comun si dreptilor si pacatosilor,
atat spre a fugi de ceea ce este rau, cét si spre a alege
pe cel mai bun? lar cine ar avea obraznicia sa rosteasca

ATraducere din limba greaca dupa: ©EOPANOYX TOY EMIKAHN KEPAMEQZ, APXIEMIZKOMNOY TAYPOMENIOY THX ZIKEAIAZ, OMIAIA

1Z', Mepi T00 GowTou uiod, in PG. 132, col. 372-396.

1 SFANTUL IOAN GURA DE AUR, ,Omilia la Pilda fiului risipitor”, traducere de Sabin Preda in: revista Studii Teologice, seria a lll-a, anul X,

nr. 4, octombrie - decembrie, 2014, pp. 175-184.

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



10

Cdls€dA ORTODOXA

An 7, Nr. 64, ﬁémw/i&ZOZG

ceea ce a fost spus de fratele cel mai mare: «Nicioda-
ta n-am calcat porunca ta» (Luca 15, 29), chiar daca ar
fi Avraam, sau Moise, sau Samuel, sau llie, sau Petru,
temelia apostolilor? Cine este atat de inaltat si de maret
la cuget, incat sa fie, atat dupéa simtire, cat si dupa inte-
legere, in afara oricarei intinaciuni a rautatii? Cine se va
lauda, dupa zicala, ca are inima curata (cf. Pilde 20, 9)?
Cine este curat de intinaciune, dupa cum marturiseste
lov (cf. lov 14, 4; 25, 4)? Dreptii nu stiu sa spuna: «Ni-

ciodatd n-am cdlcat porunca ta». Ci Avraam zice: «Eu,
insd, sunt padmant si cenusd» (Facere 18, 27). lar David:
«Faradelegile mele au covérsit capul meu» (Psalm 37,
4). Isaia: «Vai mie, sunt om cu buze spurcate» (Isaia 6,
5). Sfintii tineri din jurul lui Azaria: «Nici nu am pazit, nici
nu am facut precum ne-ai poruncit» (Cantarea celor trei
tineri 1, 6). lar loan, feciorelnicul si Teologul, cel atat de
desavarsit in curatie si in celelalte virtuti, striga deslusit
astfel: «Daca zicem ca pacat nu avem, ne amagim pe
noi insine si adevarul nu este intru noi» (I loan 1, 8). lar
ca aceste lucruri le spune despre sine insusi, si nu nu-
mai din smerenie, ci spunand adevarul, a aratat Sfantul
Sinod din Cartagina?, punand sub anatema pe cei care
nu inteleg astfel cuvintele Sfintilor, ci socotesc ca ei le-au
grait numai din smerenie. Dar acest cuvant, «Niciodata
n-am célcat porunca ta», se potriveste numai cetei inge-
resti, care s-a pastrat neamestecata cu raul. Ce s-ar pu-
tea spune si despre vesmantul cel dintai, cu care Tatal |-a
imbracat pe cel tanar prin slugi, si care prefigureaza lim-
pede Botezul? Oare nu se invesmanteaza cu acesta si
dreptii si pacatosii? Dar in cuvantul pildei numai cel mai
ténar este imbracat cu el, de vreme ce cel mai mare nu a
fost dezbracat niciodata de el. Acelasi lucru sa intelegem
si despre inel si despre incéltari. Si, de buna seama, vi-
2 Sinodul din 418 d.Hr.

telul adus jertfa pentru noi a fost jertfit nu numai pentru
pacatosi, ci si pentru drepti, fiind jertfa de rascumparare
pentru Tntreaga fire. Cum, asadar, dreptul s-ar supara pe
taierea vitelului, de care si el insusi fusese rascumparat?
Si cum ii zice Tatal lui: « Tu totdeauna esti cu Mine» (Luca
15, 31)? Caci dreptii nu erau totdeauna cu Dumnezeu.
Caci daca, precum zice Apostolul, toti murim inh Adam si
toti am fost facuti vii in Hristos (cf. | Corinteni 15, 22),
atunci toti cei care se impartasesc de firea lui Adam s-au
impartasit si de caderea aceluia si de rascumpéararea
prin Hristos. Asadar, dreptii nu erau totdeauna cu Dum-
nezeu, ci numai fiintele cele noetice ale ingerilor, care
nu s-au despartit niciodatd de Dumnezeu; pentru care
nici un ied nu a fost jertfit vreodata. Caci pentru ingeri
nu a fost dat la moarte nici macar un pacatos; dar pentru
mantuirea oamenilor, Insusi Fiul lui Dumnezeu a fost jert-
fit. Dar ne-am abatut mult de la traseu. Veniti, asadar, sa
intoarcem haturile discursului, asemenea unui cal care a
iesit in goana din jurul tintei.

«Un om avea doi fii. Si a zis cel mai tanar dintre ei
tatalui sdu: Tata, da-mi partea ce mi se cuvine din avere»
(Luca 15, 11-12). De vreme ce — zice el — am fost creat
cu liber arbitru, nu doresc sa slujesc (sa fiu robit) din
necesitate. Da-mi voie sa folosesc partea de mostenire
(avere) asa cum vreau. Sau cum as putea sa aréat ca sunt
propriul meu stapan daca sunt robit de porunci si de legi?

«Si le-a impartit averea» (Luca 15, 12). Fiintelor ne-
trupesti le-a randuit lacasul ceresc; iar oamenilor pe cel
pamantesc. Caci acestea doua sunt elementele primor-
diale in creatia fiintelor, destinate vietuirii firii rationale:
cerul si pamantul. Paméantul este asezamantul celor care
si-au primit viata prin mijlocirea trupului; iar cel ceresc
apartine celor netrupesti, in care minti cu totul sfintite,
fnconjurand [Tronul], se invecineaza cu fericirea cea
preadesavarsita si dumnezeiasca. Asadar, omul, ca un
fiu mai tanar, primind ca mostenire aceasta lume sensi-
bila si Raiul spre vietuire, se desfata in deplina sloboze-
nie, era tarat de pofte, cddea sub stapanirea placerii si,
despartindu-se de sfanta porunca data, a pierdut bogatia
cumpatarii (infranarii), a fost lipsit de argintul cunostintei,
a fost jefuit de averea virtutilor si, astfel, s-a indepartat de
Dumnezeu printr-o mare si nesfarsitad departare (distan-
ta) intre ei. Caci prin impartasirea (participarea) la ceea
ce este mai rau si prin apropierea de rautate ajungem
departe de Dumnezeu. Cel ce imbratiseaza nedreptatea
se departeaza de dreptate; cel ce se spurca prin necu-
ratia placerilor se face departe de infranare (cumpatare);
cel ce se ingroapa in povara patimilor este izgonit de la
intelepciune; cel ce se supune patimilor este alungat de
la barbatie. Astfel a plecat in tara indepartata cel inrobit
de pacate, risipind toate puterile sufletului si simturile tru-
pului in placerile carnii. «Cdaci nelegiuirile voastre, zice
Dumnezeu, au pus despdrtire intre Mine si voi» (Isaia
59, 2).

Dupa ce a cheltuit el totul, «s-a facut foamete puterni-
cd in fara aceea, si el a inceput sé duca lipsa» (Luca 15,
14). Foametea nu a aparut de la inceput, ci doar dupa
ce tanarul a risipit (a calcat in picioare) toata averea.
Caci privarea totala de virtuti devine o foamete puternica
pentru suflet, prin care, uscat fiind, ca de o seceta, fla-
manzeste de orice ploaie a dreptatii. Si, dupa cum zice

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 7, Nv. 64, febrWL'&ZOZG

CdlscdAd ORTODOXA

11

dumnezeiescul Maxim [Marturisitorul], foametea este, cu
adevarat, ,absenta bunurilor ce au fost cunoscute oda-
ta prin experienta insasi si lipsa totald a méancarurilor
duhovnicesti care intretin sufletul”. Astfel flamanzea si
Adam, privind de departe Edenul, si prin el toata firea
noastra, flamanzind, a ales sa slujeasca demonilor; iar
flamanzind, se indreapta spre deznadejde. Caci ce spu-
ne cuvantul pildei?

«Si ducandu-se, s-a alipit el de unul din locuitorii
acelei téari, si acela l-a trimis la tarinile sale s& p&zeas-
ca porci» (Luca 15, 15). Oare nu vezi cum un rau este
,vindecat” printr-un rau si mai mare? Caci se cuvenea ca,
odata aparuta foametea, sa vina indata in simtirea belsu-
gului de mai Tnainte si sa se grabeasca a se intoarce la
ospatul cel fericit. Dar el, asemenea unui manz neinfra-
nat, rupand legaturile, Tnainta catre cele mai rele. «Caci
ducéndu-se, s-a alipit el de unul din locuitorii acelei tari»
Aici, Domnul pare a descoperi ceva dintre cele ascunse,
lucru care, dupa parerea mea, este acesta: stapanitorul
lumii, diavolul, trufas fiind si, impreuna cu puterile apo-
statice supuse lui, fiind doborat, a impartit fiecarui demon
cate un chip al pacatului; si precum, intre darurile Sfan-
tului Duh, se gasesc numeroase deosebiri; caci exista
Duhul intelepciunii, Duhul puterii, al infierii si al sfinteni-
ei, al intelegerii si cate a numarat marele Isaia (cf. Isaia
11, 2); tot astfel si potrivnicii lui Dumnezeu sunt randuiti
pentru cele potrivnice: incat unul este demonul maniei,
altul al iubirii de slava desarta, altul al iubirii de argint,
altul al invidiei, si altul al altui [viciu]: al urii, al desfranarii,
al obrazniciei, al trandaviei; incat fiecare patima are pe
propriul sdu nascocitor si sfatuitor rau al oamenilor, incat
acesti fauritori ai patimilor s& se numeasca ,locuitori” ai
lor. Asadar, cand auzi ca acel tanar, plecand pe furis, s-a
alipit de unul dintre locuitori, intelege ca prin aceasta se
arata ca el a ajuns rob si slujitor al uneia dintre patimile
cele demonice. lar dacéa doresti sa afli si cetatea al ca-
rei ocarmuitor era cel care I-a tocmit pe tanar sa pasca
porci, psalmul te va invata, numind cetatea aceea drept
cea salasluita din indeletnicirile cele rele: «Am vazut fa-
rédelege si dezbinare in cetate; faradelege si osteneli in
mijlocul ei si nedreptate; in ulitele ei camata si viclesug»
(Psalmul 54, 9-11). Asadar, cel care locuia in aceasta ce-
tate |-a trimis pe el la tarina sa sa pasca porci. Poate c3,
prin porci, s-a facut aluzie la patima desfranarii celei ura-
te si turbate, in care cei ce se supun demonului necurat
se tavalesc asemenea porcilor. lar prin ,farinile” acestui
demon urat sa intelegi pe cei iubitori de trup si iubitori de
placeri. Cu intelepciune a asemanat patima desfranarii
cu porcii; caci placerea, ca si cum ar fi amestecat bautura
ei intr-un potir al Circei*, si preschimband mintea celor
fara de minte intr-o viatd porceasca, ii face pe acestia
slujitori ai ei. Si, precum ochii porcilor sunt aplecati de la
natura Tn jos si sunt straini de minunile ceresti, tot astfel
sufletul atras in jos catre patimi se face nesimtitor fata
de frumusetea cea inteligibila (noetica). Desi multe sunt
patimile care se lupta cu cugetele oamenilor, nici o alta
patima nu are o putere asupra noastra, incat sa fie egala
cu boala placerii. Caci ea 1i face pe oameni, cu adevarat,
ca niste dobitoace, care se tarasc in dezonorare aseme-
nea porcilor, dorind pururea sa se sature de aceasta ne-

curatie.

«Cé&ci dorea, zice, sa-si sature pantecele din rogco-
vele pe care le mancau porcii, insa nimeni nu-i dadea»
(Luca 15, 16). Asadar, fiul cel mai tanar, dupa nastere si
dupa intelepciune, nu a dobéandit din faptul ca a ajuns
pazitor de porci decat atat cat sa fie stramtorat de foame-
te si sa tanjeasca a se satura cu hrana cea porceasca.
Astfel de rasplati au cei ce sunt iubitori ai rautatii; cu ast-
fel de daruri ii intAmpina placerea pe cei ce o urmeazj;
astfel sunt, din fire, ,cinstirile” demonilor. Caci, impotriva
celui cumpatat si care, prin ratiune nobila, se ridica dea-
supra patimilor, ei poarta un razboi naprasnic, inconju-
randu-l din toate partile cu amagirile lor, potrivind otrava
cu miere si amestecand moartea in cupe de aur. Dar de
indata ce prind prada induntrul cursei si inrobesc sufletul
prin deprinderea raului, atunci, tocmai atunci, fac anevo-
ioasa desfatarea raului, pentru ca cei robiti sa tanjeasca
cu ardoare dupa ele, fiind impunsi de ghimpele poftei. Se
intdmpla la fel ca in cazul femeilor desfranate care i ade-
menesc pe tineri prin priviri, prin mladieri, prin chicoteli
si prin semne tainice, pana ce aprind focul poftei. Apoi,
schimbandu-si atitudinea, ele se sfiesc, iritdndu-i pe iu-
bitii lor. Dar de ce a amintit numai de roscove, si nu de
un alt rod? Poate ca acest cuvant a aratat obiceiul local
al celor care cresteau porci in Fenicia. Caci, precum la
noi porcii sunt hraniti cu ghinde, tot astfel la ei sunt cres-
cuti cu roscove. In plus, acest rod este aseméanétor cu
placerea cea uracioasa. Caci celelalte plante purtatoare
de roade dau floarea si fructul pe mladitele cele noi si pe
varfuri; pe cand acest copac fsi face rodul sa Tnmugu-
reasca chiar din trunchi, rod care aduce o mica dulceat,
dar avand multd uscaciune si lipsd de hrana. De altfel,
cu totul limpede este asemanarea acestora cu placerea
cea desfranata, asa cum spune Apostolul: «Orice p&cat
pe care-l va sdvérsi omul este in afara de trupul lui, dar
cine se deda insa desfranarii pacatuieste in insusi trupul
sdu» (I Corinteni 6, 18). Caci atatarile spre impreunarea
cea turbatéa vor scoate din nsusi trupul tot ce este roditor
din sange si din maduva; si astfel, rodul copacului paca-
tului Tncolteste dintr-un anume trunchi al trupului, avand
putina dulceata, dar multa uscaciune, care este pastrata
pentru focul cel nestins (cf. Matei 3, 12).

«Si venindu-gi in sine, a zis: Cati argali ai tatélui meu
sunt indestulati de péaine, iar eu pier aici de foame!»
(Luca 15, 17). Asadar, el se afla in acele stari in care
se cuvine sa se afle cel care vietuieste dimpreuna cu
porcii: in loc de vesmantul cel nestricacios si fericit, era
imbracat in haine rupte si zdrentuite, pe care betivul si
desfranatul, dupa cum spune si proverbul, le poarta; iar
in loc de masa cea Tmbelsugata, nu se satura nici ma-
car cu hrana cea porceasca. Cu greu, abia de s-a trezit
din betia lui; cu greu a ajuns in simtirea robiei n care
se afla; cu greu a cunoscut ce fel de viata schimbase
pentru alt fel de viata. A pus in cumpana plecarea de la
casa parinteasca, infratirea cu viata cea neplacut miro-
sitoare a porcilor, diferenta dintre bogatia cea de pret de
odinioara, de saracia in care ajunsese, si a inceput sa
mediteze cuvintele pocaintei. Pe buna dreptate s-a spus:
«venindu-si in sine», caci el nu era n sine, ci era aplecat
spre pacat, fiind limpede céa cel ce pacatuieste ajunge in

3 SFANTUL MAXIM MARTURISITORUL, Raspunsuri citre Talasie, Intrebarea 65, traducere de Pr. Prof. Dumitru Staniloae, in Filocalia,
Volumul 3, Editura Institutului Biblic si de Misiune Ortodoxa, Bucuresti, 2009, p. 477.
4 Tn mitologia greacd, Circe era zeita vrajitoriei, cunoscuta pentru vréjile sale puternice, cu care transforma oamenii in porci.

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



12

CdlscdAd ORTODOXA

An 7, Nr. 64, fe!eri&ZOZG

afara lui insusi si este iesit din sine, asemenea celor ce
se imbata cu vin. Asadar, venindu-si in sine si suspinand
adanc si cu gemete amare: «Céati argati ai tatdlui meu
sunt indestulati de péine, iar eu pier aici de foamel» —
a rostit [aceste cuvinte] cu tanguire. Frumos este acest
inceput al pocéintei: a cunoaste cine eram mai inainte
si ce am devenit acum. Asadar, el, dupa ce a meditat cu
luare aminte ce anume sa spuna tatalui, s-a grabit sa se
intoarca Tnapoi.

«Si, sculédndu-se, a venit la tatal sdu» (Luca 15, 20).
De unde s-a sculat? De la caderea sa, desigur, de la
sederea in rautate. lar a venit prin alegerea libera a vo-
intei, prin pocainta, prin indreptarea vietii, prin fuga de
pacat si prin lepadarea de placeri. Ce face, asadar, Dum-
nezeul si Tatal cel iubitor de fii? De indata ce a vazut
pe fiu smulgandu-se din robia celui spurcat si intorcan-
du-se la casa parinteasca, nu l-a respins pe fugar, nu l-a
alungat pe cel ce-si parasise patria, nu s-a dezgustat de
cel care raspandea mirosul urat al vietuirii porcesti, ci a
alergat in intdmpinarea lui; caci iubirea de oameni a lui
Dumnezeu o ia Tnainte gandirii noastre. Si alergand, si
imbratisandu-l stréans, i-a sarutat grumazul. Vedeti cum
in chip lamurit prefigureaza taina iconomiei si bunatatea
lui Dumnezeu fatd de om, Care, desi ajunsese departe
prin apropierea de patimi, S-a desertat pe Sine (cf. Fili-
peni 2, 7), si alergand din boltile ceresti, I-a imbratisat si il
saruta, nu pe alt madular, ci grumazul, cel care a lepadat
jugul primei porunci din Rai si care, asemenea unei junici
neimblanzite, s-a lasat manat de sfatul sarpelui. lar prin
sarutare, pune pe grumaz jugul poruncilor evanghelice.
Sii-a zis lui fiul:

«Tata, am gresit la cer si inaintea ta si nu mai sunt
vrednic sa ma numesc fiul tau» (Luca 15, 21). Pentru
ce motiv spune ca a pacatuit /la cer? Stia ca desfatarea
cerurilor i era lui patrie; era incredintat ca, daca nu ar
fi calcat porunca, ar fi fost partas al bunatatilor ceresti,
caci Tmpéré’;ia Cerurilor este pregatita pentru om, dupa
cum a zis Judecatorul, Cel ce sade pe tronul slavei: «Ve-
niti, binecuvantatii Tatélui Meu, mosteniti Impérétia cea
pregadtita voua de la intemeierea lumii» (Matei 25, 34).
Asadar, fiind incredintat ca cerul ii era mostenire, pe care
parasindu-l a savarsit nelegiuire, de aceea spune ca a
pacatuit /a cer.

«Si a zis tatal catre slugile sale: Aduceti degraba ha-
ina cea dintai si-l imbré&cati si dati inel in mana lui si in-
céltaminte in picioarele lui» (Luca 15, 22). Slugile sunt
vestitorii si slujitorii tainei harului, cei care, prin Sfantul
Botez, il imbraca pe om cu haina, nu cu alta, ci in cea
dintai, de care omul a fost dezbracat prin neascultare,
vazandu-se gol indata dupa ce a gustat [din pomul oprit]
(cf. Facere 3, 6-7; 3, 21). Si pune inel in mana lui, elibe-
randu-I de robia cetateanului pacatului si, prin gravura
de pe pecete, aratand restabilirea chipului pe care il as-
cunsese in gunoi, adica in necuratia trupului. lar picioa-
rele i le intareste cu incaltaminte, pentru ca nu cumva, cu
calcaiul dezgolit, sa devina iarasi prada capului sarpelui.
lar Tncaltdminte ar putea fi vietuirea infranata si intarita
a vietuirii evanghelice, care frange si striveste prin sine
varfurile spinilor [patimilor], si opreste pacatul sa se stre-
coare in suflet dintr-un inceput nevazut si subtil.

«Si junghiati vitelul cel ingrasat» (Luca 15, 23) pe Cel
cu adevarat neprihanit si curat, pe Care L-a nascut junca

cea fara de prihana, pe Vitelul cel bland si smerit, Care nu
i-a Tmpuns cu coarnele pe taurii Si céinii ce L-au omorat.
Pe Acesta Il da Tatal spre jertf4: «C&ci Dumnezeu asa
de mult a iubit lumea, incat pe Fiul Sau Cel Unul-Nascut
L-a dat ca rascumpdrare pentru multi» (loan 3, 16; Marcu
10, 45).

«Si au inceput sa se veseleasca» (Luca 15, 24).
Aceasta era veselia pe care, in alt loc, Evanghelia o
numeste cind si nunta (cf. Luca 14, 16; Matei 22, 2).
Caci, intr-adevar, mantuirea oamenilor a devenit pentru
Dumnezeu prilej de bucurie; caci firea noastra, moarta
fiind prin pacat, a fost readusa la viata in Hristos (cf. Efe-
seni 2, 5; Coloseni 2, 13).

«Caci acest fiu al meu, zice, mort era si a inviat, pier-
dut era si s-a aflat» (Luca 15, 24). Acest lucru |-a aratat
in mod céat se poate de [amurit si in pilda celui cazut intre
talhari (cf. Luca 10, 30-37). Caci si pe acela, care din pri-
cina ranilor ajunsese pe jumatate mort, I-a readus la via-
ta. lar cuvantul: «Pierdut era si s-a aflat» este in armonie
cu pilda despre oaia cea pierduta (cf. Luca 15, 3-7) sicu
pilda despre drahma cea pierduta (cf. Luca 15, 8-10), pe
care intelepciunea lui Dumnezeu, aflandu-le, se bucura
si se veseleste. lar prin faptul ca a zis in chip demonstra-
tiv: «Acest fiu al meu» a aratat ca celalalt fiu niciodata nu
fusese mort si nici nu fusese pierdut.

«lar fiul cel mare era in tarind; si cand a venit si s-a
apropiat de casd, a auzit cantece si jocuri; Si s-a mani-
at si nu voia sa intre» (Luca 15, 25; 15, 28). Scriptura
numeste farind in multe locuri lumea, in care si Mireasa
din Cantarea Cantarilor, jurand pe fiicele lerusalimului,
zicea: «Va pun sub juramant, fiice ale lerusalimului, pe
puterile si tariile tarinii» (Cantarea Cantarilor 2, 7 dupa
Septuaginta); si vorbind cu Mirele, spune: «Vino, iubi-
tul meu, sa iesim in tarind» (Céantarea Cantarilor 7, 12
dupa Septuaginta). Dar si glasul cel mare al Evangheliei
a numit lumea in sens figurat farind. Caci, atunci cand
Mantuitorul le talcuia ucenicilor pilda neghinelor, a talcuit
tarina ca fiind lumea (cf. Matei 13, 38). Si, de asemenea,
lumea este tarina care are cele doua femei care macina,
din care una este luata si cealalta este lasata (cf. Matei
24, 41; Luca 17, 35); iar tarina pe care cel ce a refuzat
chemarea la marea cina spune ca a cumparat-o, aduce
la aceeasi intelegere (cf. Luca 14, 18). Asadar, de vreme
ce ingerii sunt «duhuri slujitoare» (Evrei 1, 14) , asa cum
spune Apostolul, «trimise ca s& slujeasca», si unii din-
tre ei sunt randuiti peste neamuri, iar altii sunt nsotitori
fiecarui om in parte, se cuvine sa intelegem ca fiul cel
mare a venit de la tarind, adica a venit de la neamurile
de care purta de grija, de la oamenii cei randuiti fiecare
in parte, de la oranduirile si administrarile acestei vieti;
caci in lume sunt trimisi. Asadar, pe buna dreptate spune
[Scriptura] ca fratele cel mai mare a venit din tarina. Insa,
cu privire la faptul ca «s-a méniat si nu voia sa intre» sa
nu intelegem ca acest lucru arata o manie din invidie; nici
sa alunecam in aceasta lipsa de intelegere, ci sa intele-
gem ca acest lucru arata uimirea Tmpreunata cu mirare.
Caci puterile ingerilor au ramas uimite, luand aminte la
bunatatea lui Dumnezeu fatd de om. Tocmai de aceea, Si
dramaturgia pildei exprima o reactie a acestei uimiri. Am,
insa, de explicat si un alt lucru tainic, prin care se spune
ca fratele cel mare s-a maniat si i-a zis tatalui:

«laté, de atétia ani iti slujesc $i niciodatd n-am célcat

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 7, Nv. 64, febrWL'&ZOZG

CdlscdAd ORTODOXA

13

porunca ta. Si mie niciodatd nu mi-ai dat un ied, ca s&
ma veselesc cu prietenii mei. Dar cand a venit acest fiu
al tau, care ti-a mancat averea cu desfrénatele, i-ai injun-
ghiat pentru el vitelul cel ingrdsat» (Luca 15, 29-30). Prin
aceste cuvinte si prin cele ce urmeaza, Domnul arata ca,
dupa ce Adam, cel intai-zidit, a calcat porunca, cerul s-a
despartit de pamant, iar ingerii erau Tn vrajmasie fata de
oameni, vazand cum Stapanul lor era batjocorit de catre
acestia; insa, de cand Hotarul si Cuvantul Tatalui a luat
asupra Sa omul, care lor le era vrajmas si urat, si |-a ridi-
cat la ceruri, a dezlegat o astfel de vrajmasie. Si acest lu-
cru il aratd lamurit teologia apostolica, zicand: «imp&cénd
prin séngele Fiului S&u cele din cer si cele de pe pdmant»
(cf. Coloseni 1, 20). Astfel, bucuria in cer pentru pacato-
sii care se pocdiesc s-a petrecut dupa Intruparea Dom-
nului si dupa impacarea dintre ingeri si oameni. Asadar,
cand auzi ca fratele cel mai mare s-a méaniat si a zis ta-
talui cele pe care le-a rostit, sa intelegi vrajmasia cea de
demult a ingerilor impotriva oamenilor; iar cand vezi pe
tatal imblanzindu-l prin cuvintele sale si pregatindu-l ca
sa aiba bunavointa fata de fratele sau, sa intelegi ca se
arata dezlegarea vrajmasiei. Dar sa reluam din nou cu-
vantul: «latd, de atétia ani iti slujesc si niciodata n-am cél-
cat porunca ta». Cuvantul este plin de indrazneala si de
adevar. Caci firea cea intelegatoare a ingerilor, slujind lui

Dumnezeu in atatea veacuri, niciodata n-a trecut porunca
lui Dumnezeu, desi firea [ingereasca] este supusa schim-
barii spre cele mai rele, asa cum invatam din caderea
luceafarului (cf. Isaia 14, 12). «Si niciodatd nu mi-ai dat un
ied». Evanghelia numeste jezi pe pacatosi (cf. Matei 25,
32-33). Asadar, el zice ca niciodata nu ai dat spre pieire
pe vreunul dintre oamenii cei nelegiuiti si uraciosi, pe care
eu ii uram, spre bucuria mea; iar pentru mantuirea oame-
nilor L-ai jertfit pe Tnsusi Cel Unul-N&scut. Ce raspunde,
asadar, Tatal si Ziditorul cel de obste?

«Fiule, tu totdeauna esti cu mine gsi toate ale mele ale
tale sunt. Trebuia ins& s& ne veselim si s& ne bucurédm,
céci fratele tau acesta mort era si a inviat, pierdut era
si s-a aflat» (Luca 15, 31-32). Vezi cum aduce pace si
desfiinteaza zidul despartitor al vrajmasiei, unind intr-una
pe cele pe care vrajmasia dintai le despartise? Caci ceea
ce a implinit prin fapte, aceasta a infatisat prin cuvintele
pildei, aratand deopotriva atat vechea vrajmasie a inge-
rilor fatd de oameni, cat si impacarea care s-a savarsit
mai apoi prin Hristos, Adevaratul nostru Dumnezeu, Cel
ce a unit prin propriul Sau sénge cele pamantesti cu cele
ceresti, si Care este slavit impreuna cu Tatal si cu Duhul
Sfant, acum si pururea si in vecii vecilor. Amin.

Traducere: Pr. Daniel Budeanu
Sursa foto: crestinortodox.ro

- - - v - YV oom
Pilda |||'|'||Gﬂ$.atlla|'tﬂ| l“dﬂﬂa!! saudespre momentul
cand mila noastravaintalniMila cereasca

Sfanta Evanghelie dupa Matei, in capitolul XXV, ver-
setele 31-46, ne aduce astazi in fata ochilor trupesti si mai
ales a celor duhovnicesti Pilda Infricos&toarei Judecati,
un eveniment major in istoria Universului cu care fiecare
dintre noi ne vom confrunta la un moment dat.

Invatatura de credintd ortodox& ne spune ca la
sfarsitul vietii fiecarui om, sufletul celui care moare mer-
ge la Judecata particulara a lui Hristos, unde va fi cerce-
tat si intrebat de toate faptele, cuvintele si gandurile sale
din timpul vietii pAméantesti. De asemenea, la sfarsitul
timpului si al lumii, cand vor fi ,ceruri noi si pdméant nou,
dupa cum marturiseste Cartea Apocalipsei (XXI, 1-8), va
fi o Judecata universala a toata lumea, chiar a demonilor.
Parintele Arsenie Papacioc spune ca, daca la judecata
particulara a sufletului, omul va raspunde pentru gandu-
rile, cuvintele si faptele sale, in schimb la Judecata Uni-
versald omul va da raspuns si pentru consecintele fapte-
lor, cuvintelor si gandurilor sale, asa cum s-au manifestat
aceste consecinte in vietile celorlalti oameni si in natura
fnconjuratoare.

In articolul al saptelea din Simbolul Credintei (Crezul) se
afirma despre Domnul nostru lisus Hristos ca ,jardsi va s&
vind, cu slava, sa judece vii si mortii, a Carui impératie nu
va avea sférsit’. In acest articol se arata faptul c& Fiul Lui
Dumnezeu va veni a doua oara pe pamant in dumneze-
iasca slava si putere, iar nu in umilintd cum S-a nascut in
pestera din Betleem. Atunci El va veni ca judecétor, iar nu
ca Mantuitor, cum a venit intdia data; nu va mai fi El judecat,
Ci va judeca lumea, adica va face judecata cea din urma si
obsteasca, numita si ,Judecata de apoi’.

Timpul celei de a doua veniri a Domnului Hristos este
nestiut de noi, de nimeni dintre paméanteni, pentru ca toti

oamenii sa se pregateasca prin fapte bune. Tnsu$i Dom-
nul lisus Hristos ne spune ca ,de ziua si de ceasul nostru
acela nimeni nu stie, nici ingerii din ceruri, nici Fiul, ci
numai Tatal’ (Matei XXIV, 36). Cea de doua venire va fi
pe neasteptate, cum spune El insusi, Domnul Hristos va
veni pe norii cerului, ca fulgerul care se arata la rasarit si
lumineaza pana la apus (Matei XXIV, 27-30).

Evanghelia din Duminica Infricos&toarei Judecati ne
vorbeste despre faptele milosteniei pentru ca sa ne arate
cat de mare este puterea milosteniei la Judecata si cat
de grele sunt urmarile zgarceniei sau nemilostivirii. Sfan-
tul apostol lacov spune ca ,Judecata este fara mila celui
care nu a facut mild”, iar ,mila biruieste in fata Judecati’’
(lacov I, 13). Cu alte cuvinte, de felul in care vom sti sa
aratam mila aici pe pamant, fatd de semenii nostri, asa
si atunci la Judecata finala a toata lumea, ni se va arata
mila. De fapt, la sfarsitul zilelor, Domnul nostru lisus Hris-
tos, Fiul lui Dumnezeu, Dreptul Judecator, va considera
ca orice bine pe care l-am facut unui om, Lui l-am facut,
si ori de cate ori am savarsi fapte ale milosteniei trupesti
si sufletesti semenilor nostri, de fapt fata de Hristos le-am
facut, caci EL spune: ,Intrucét ati facut unuia dintre acesti
frati mai mici ai Mei, Mie Mi-ati facut’ (Matei XXV, 40).
Aceasta fraza reprezinta temelia iubirii crestine, practice,
aratand ca binele si faptele de milostenie savarsite pen-
tru cei nevoiasi sunt considerate a fi facute direct pentru
Domnul lisus Hristos.

Faptele milosteniei trupesti sunt in numar de sapte: a
satura pe cel flamand, a da de baut celui insetat, a im-
braca pe cel gol, a primi in casa pe cel strain, a cerceta
pe cel bolnav, a cerceta pe cel din temnita si a ingropa
pe cei morti. Pe langa faptele milosteniei trupesti, Bise-

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



14 CAIs€d3 ORTODOXA A7, Nr. 6% februarie 2026

rica noastra ne Tnvata ca exista si fapte ale milosteniei Sau ,faceti mila, veti afla mila!” cum invata arhimandritul
sufletesti, mai presus decéat primele, si acestea sunt: a loanichie Balan. Peste cateva zile va incepe postul Mare,
indrepta pe cel care greseste, a invata pe cel nestiutor, Tinainte de a schimba bucatele la foc, sa schimbam zgér-
3 e - T 2 ] cenia inimii noastre, inainte de
a schimba culoarea hainelor sa
ne schimbam vesmantul rauta-
tii noastre.
Sa urmam  Milostivului
.| Samarinean, Bunului nostru
<4l Mantuitor, Domnul nostru  li-
-~ .5 |sus Hristos, Fiul Lui Dumne-
0 | zeu. S& punem inceput bun,
I8 sa iesim la lucru. Sa hranim
8| pe saracii Lui Hristos si sa
"8 mangaiem pe toti napastuitii
3l pamantului. Nimeni sa nu se
intoarca desert de la poarta
noastra, flamand de la masa
: = — noastra, nemangaiat din casa
a da sfat bun celui care sta la indoiala, a ne ruga pentru noastra. Sa impartim cu cel lipsit prisosul nostru si nu-
semenul nostru, a mangaia pe cei intristati, a suferi cu mai atunci postul nostru va fi bine primit, iar dreptatea
rabdare asuprirea si a intari si pe altii la rabdare cand inimii va dainui in veac. Amin!

ql 58

Bty > v N $
>% - . £

sunt asupriti i a ierta pe cei care ne-au gresit. Marius Stochitoiu

Aceste fapte bune de milostenie se cade sa le avem (reflectie la Duminica Lasatului sec de carne,
tot timpul in vedere si sa le savarsim, deoarece de Tmpli- Sf. Ev. Matei 25, 31-46, 15 februarie)
nirea lor depinde fericirea noastra vremelnica si vesnica. Sursa foto: crestinortodox.ro

St CuviosiPetroniu de 1a Prodromu, 224 februarie),

Cuviosul Petroniu s-a nascut in anul 1914, in comuna  te Athos, Sinodul Bisericii Ortodoxe Romane a hotarat
Farcasa din judetul Neamt. Inca din tinerete s-a calugarit, trimiterea a doua contingente de calugari romani pentru
intrdnd in obstea Manastirii Neamtului, unde si-a ince- a intari efectivul Schitului romanesc Prodromu si pentru a

put formarea duhovniceasca si
si-a consolidat randuiala vietii
monahale. Ulterior a fost trimis
la Bucuresti pentru continuarea
studiilor, ocazie cu care a deve-
nit parte a obstii Manastirii An-
tim. A urmat cursuri de Teologie,
obtinand licenta, dar in paralel
s-a dedicat si altor domenii aca-
demice, studiind matematica si
filosofie.

La Manastirea Antim, din
anul 1937, una dintre ascultari-
le Cuviosului Petroniu a fost or-
ganizarea si ingrijirea bibliotecii
manastirii, misiune pe care a
indeplinito cu atentie si rigoare.
In timpul celui deal Doilea R&z-
boi Mondial si in perioada ime-
diat urmatoare (1945-1947) a
slujit ca functionar la Cancelaria
Sfantului Sinod si chiar in se-
cretariatul patriarhului Nicodim,
fiind astfel implicat direct in viata
administrativa a Bisericii.

A facut parte din miscarea
duhovniceasca ,Rugul Aprins”,

revigora viata monastica a ace-
lui asezamant, operatiune des-
fasurata in anii 1977 si 1978;
Cuviosul Petroniu a facut parte
din al doilea grup trimis acolo.
Din 1978 a locuit neintrerupt
in Sfantul Munte Athos, dedi-
canduse de atunci in intregime
vietii monastice athonite, iar in
anul 1984 a fost ales staret al
Schitului Prodromu, conducéand
obstea si administrand viata du-
hovniceasca a asezamantului.
Din cauza varstei Tnaintate a
renuntat la staretie la inceputul
anului 2011. A trecut la Domnul
in data de 22 februarie 2011 sia
fost inmormantat, conform tradi-
tiei athonite, in cimitirul Schitului
Prodromu, la 24 februarie 2011.
Numele si reputatia Cuvio-
sului Petroniu erau cunoscute
in intreg Sfantul Munte; astfel,
cand egumenul Placide Desei-
lle, staret al manastirii ,Sfantul
Antonie cel Mare” din Franta,
la rugat pe parintele Macarie

afiliere pentru care a suferit diverse consecinte, dat find Simonopetritul sa il duca la un parinte cuvios care sa le

climatul istoric si de persecutie care a lovit acele cercuri.
In 1977, la cererea monahilor romani de pe Sfantul Mun-

ofere cuvant de folos, au venit impreuna cu egumenul
Elisei si intreaga sinaxa a manastirii si lau consultat pe

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 7, Nv. 64, febrWL'&ZOZG

CdlscdAd ORTODOXA

15

Avva Petroniu. Mitropolitul Serafim Joanta a marturisit
despre el ca intruchipa idealul calugarului: un om cultivat
atat teologic, cat si laic, dar in acelasi timp plin de smere-
nie si de ravna pentru rugaciune, o rara impreunaintalni-
re a eruditiei cu blandetea sufleteasca.

A fost canonizat de catre Patriarhia Ecumenica la 31
august 2025.

latd ce spunea Sf. Petroniu despre ecumenism: ,in
vremea noastra iardsi ati auzit de ecumenism. Acuma
papa ar vrea, cu vizitele pe care le face incolo si incoace,
sa ajunga sa se refaca aceasta unitate. Tnsé§i prin faptul
ca oamenii acestia incearca sa-l refaca, ei recunosc ca
crestinismul lor nu este in forma care ar trebui sé fie. S-a
spart unitatea cea adevarata si ei incearca s-o refaca. De
aceea sunt in discutii ortodoxia, catolicismul si protestan-
tismul. Discuta intre ele, se apropie. Si s-a zis la Tnceput:
S& mergem pe calea dragostei — caci asa s-a intamplat
la primele intalniri dintre ortodocsi si catolici. Insa n-au
pomenit de dialogul credintei, al adevarului si nici des-
pre adevarata credinta, ci doar despre dialogul dragostei,
dupa cuvantul Domnului ca ,intru aceasta vor cunoaste
toti ca sunteti ucenicii Mei, daca veti avea dragoste unii
fata de altii” (loan XIII:35).

Asa s-a intamplat si la prima intalnire intre patriarhul
Athenagoras si papa Paul al Vl-lea. A fost primul patriarh
ecumenic care s-a intalnit cu un papa dupa schisma din
1054 si s-a propus atunci un dialog al dragostei intre or-
todocsi si catolici.

Dar s-au purtat discutii si mai pe urma s-a concluzi-
onat ca nu este suficienta aceasta. Dragostea nu este
singura virtute. Ea este in functie de adevarul pe care il
detine cineva, de credintad pe care o are... Toti crestinii
(si nu numai ei) sunt indemnati sa fie in dragoste, doar ca
unul este buddhist, altul este nu stiu ce sectant, altul cre-
de in altceva. Sunt credinte straine una de alta, nu se im-

paca, nu-i acelasi Dumnezeu pe care-| cinstesc oamenii.
Pai atuncea daca nu-i acelasi Dumnezeu, dragostea lui
fata de dumnezeul lui e alta, si a mea fata de Dumnezeu
— fiindca eu am alt Dumnezeu — e alta, si fiecare asa
mai departe... Dragostea, numai cu numele i se zice dra-
goste, ca nu-i dragostea cea adevarata. Nu poate sa fie
dragoste fard de adevar. Asa ca s-a constatat atuncea
ca trebuie pusé la cale, pusa in randuiala si invatatura
de credinta. Atunci se va putea ajunge la dragoste, cand
si credinta va fi cea dreapta, si atunci ea se va putea si
manifesta. Pana atunci, nu se poate.

Asa ca prorocul cel mincinos care spune ca ,sa ne
iubim cu totii” si gata am ajuns la dragoste — minciuni
graieste, nu spune adevarul, caci nu stie ce spune.

Va sa zica retinem din tot ce am spus eu aici: invatatu-
ra care-i adusa de Mantuitorul Hristos pe pamant nu este
invatatura de filosof, nu este invatatura a vreunui intelept
al lumii acesteia, oricat de destept ar fi el. Caci orice nva-
tatura omeneasca este imperfecta, este temporara, nu este
vesnica, e legata de timp, de anumite momente ale istoriei.

Pe cand invatatura pe care a adus-o Dumnezeu, cea
a Méantuitorului Hristos, este adusa de Dumnezeu-Omul,
de fiinta cea atotdesavarsita, sfanta, insa si atotinte-
leapta. De aceea si invatatura Lui raméane in veac, dupa
cuvantul: ,adevarul Domnului raméane in veac” (Psalm
116:2). Ea este valabila Tn vecii vecilor, nu se invecheste
niciodata, nu este imperfecta si n-are nevoie de com-
pletari. Hristos ne-a dat tot ceea ce este necesar pen-
tru mantuirea noastra. Va sa zica invatatura Lui nu este
incompletd, sau nedesavérsita, n-a ramas nicidecum in
urma fata de stiintd sau de orice altceva, si n-are nevoie
de nimic. Singura atitudine fata de ea este sa fie crezuta
si traita. Asta-i totul”.!

Prof. lonut-Catalin I. Popescu
Sursa foto: doxologia.ro

1 https://prodromu-athos.ro/parintele-petroniu-tanase-despre-ecumenism/

I l I . - t - - I 4 - - - N t - - -
ncepuwiipocainiersia nadejdiimantuirii

Duminica Izgonirii lui Adam din Rai, a patra duminica
din perioada Triodului si ultima inainte de inceputul Pos-
tului Mare, are o profunda semnificatie teologica si du-
hovniceasca in spiritualitatea ortodoxa. Ea nu este doar
0 comemorare simbolica a unui eveniment din trecutul
biblic, ci o chemare actuala, vie, adresata fiecarui credin-
cios: chemarea la pocainta, la intoarcere si la redescope-
rirea adevaratei libertati in Dumnezeu.

Potrivit Sfintei Scripturi, Adam a fost creat de Dumne-
zeu din iubire si asezat Tn Rai pentru a trdi in comuniune
deplina cu El. Raiul nu era doar un loc al desfatarii mate-
riale, ci mai ales un spatiu al comuniunii, al ascultarii si al
implinirii existentei umane. Porunca dumnezeiasca — de
a nu manca din pomul cunostintei binelui si raului — nu
era o limitare arbitrara, ci o invitatie la incredere si liber-
tate responsabila.

Prin neascultare, Adam rupe aceasta comuniune. Pa-
catul sau nu consta doar in incalcarea unei porunci, ci in
dorinta de a deveni ,ca Dumnezeu” fara Dumnezeu, de
a-si construi viata autonom, rupt de izvorul ei. Consecin-
ta este dramatica: pierderea Raiului, a pacii interioare si
a comuniunii cu Creatorul.

Izgonirea lui Adam din Rai nu trebuie inteleasa exclu-
siv ca o pedeapsa juridica, ci ca un act pedagogic si te-
rapeutic al lui Dumnezeu. Dumnezeu nu-l abandoneaza
pe om, ci il scoate din starea artificiala a pacatului pentru
a-l salva de o vesnica instrainare. Lumea cézuta devine
astfel locul luptei, al pocaintei si al posibilitatii intoarcerii.

In iconografia ortodoxd, Adam este adesea
reprezentat plangand in fata portilor Raiului. Aceste la-
crimi nu sunt doar expresia durerii, ci si inceputul poca-
intei. Ele simbolizeaza constientizarea pierderii si dorul
dupa Dumnezeu — dor care va strabate intreaga istorie
a mantuirii.

Duminica lzgonirii lui Adam din Rai deschide liturgic
Postul Mare, aratand ca pocainta este cheia reintoarce-
rii. Postul nu este o simpla abtinere de la mancare, ci un
efort integral al omului: al trupului, al mintii si al inimii. Asa
cum Adam a cazut prin neascultare, omul se ridica prin
ascultare, smerenie si rugaciune.

Biserica ne cheama sa ne recunoastem propriile ,iz-
goniri” — momentele in care, prin pacat, ne-am indepartat
de Dumnezeu si de semenii nostri. Fiecare pacat repe-
t&, Intr-o formé& personald, drama lui Adam. Tns3 fiecare

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare


https://prodromu-athos.ro/parintele-petroniu-tanase-despre-ecumenism/

16

CdlscdAd ORTODOXA

An 7, Nr. 64, fe!eri&ZOZG

act de pocainta redeschide poarta Raiului, nu ca realitate
pierduta, ci ca promisiune.

Teologia ortodoxa subliniaza ca Adam nu este doar
inceputul caderii, ci si figura care pregateste intelegerea
mantuirii. lisus Hristos este Noul Adam, Cel care repara
prin ascultare ceea ce primul Adam a stricat prin neas-
cultare. Daca prin Adam Raiul s-a inchis, prin Hristos el
se redeschide.

Crucea devine astfel noul Pom al Vietii, iar moartea lui
Hristos — poarta spre Inviere. Duminica lzgonirii lui Adam
din Rai nu este una a deznadejdii, ci a sperantei: omul
este chemat sa-si planga pacatul, dar si sa spere in mi-
lostivirea fara margini a lui Dumnezeu.

Intr-o lume marcatd de individualism, graba si auto-
suficienta, mesajul acestei duminici este profund actual.
Omul contemporan repetd adesea greseala lui Adam,
alegand autonomia fara Dumnezeu. Rezultatul este o
lume pling de anxietate, singuratate si lipsa de sens.

Postul Mare, inceput sub semnul Izgonirii lui Adam
din Rai, ne invita la o resetare duhovniceasca: sa redes-
coperim tacerea, rugaciunea, postul si milostenia ca mij-
loace de vindecare. Raiul nu este doar o realitate esha-
tologica, ci o stare care incepe aici, prin impacarea cu
Dumnezeu si cu aproapele.

Duminica Izgonirii lui Adam din Rai ne pune in fata
adevarul despre conditia umana: suntem facuti pentru
Rai, dar traim adesea in exil. Totusi, acest exil nu este
definitiv. Prin pocainta, prin Postul Mare si prin urmarea
lui Hristos, drumul inapoi raméane deschis. Lacrimile lui
Adam devin, astfel, lacrimile fiecarui crestin care nadaj-
duieste ca, la capatul postului si al vietii, portile Raiului se
vor deschide din nou. Amin.

Pr. Alin Constantin Nicola

(predica la Duminica Izgonirii lui Adam din Rai,
a Lasatului sec de branza, Sf. Ev. Matei

6, 14-21, 22 februarie)

Theologica
St Dumitru Staniloae: Spre

Capitolul 3, Partea 4
(Continuare din nr. anterior)

Si Sfantul Maxim Marturisitorul descrie impartasirea cu
Acelasi Hristos de catre toti, dar in trepte diferite de in-
tensitate, la niveluri mereu mai inalte si mai launtrice, pe
masura dorului cu care fiecare, prin credinta, priveste tinta
la Hristos. Scrie el: ,Caci pururea lisus, Cuvantul lui Dum-
nezeu, Cel ce a strabatut cerurile si a ajuns mai presus de
toate lumile, Ti muta si ii strdmuta pe cei ce li urmeaza prin
faptuire si vedere duhovniceasca (contemplatie) de la cele
mai mici la cele mai mari si de la acestea iarasi la cele si
mai inalte; si, ca sa spun simplu, nu mi-ar ajunge timpul
de a vorbi despre dumnezeiestile suisuri si descoperiri ale
sfintilor, despre preschimbarea lor din slava in slava, pana
cand fiecare va primi acea indumnezeire care se potrives-
te cetei sale. Asadar, fiindca Marele Dascal stie ca avem
acea fireasca tanjire dupa Dumnezeu, despre care am vor-
bit mai sus, ne indeamna pe toti si ne cheama prin inva-
tatura Sa la méancarea cea duhovniceasca a Mielului Celui
jertfit pentru noi. Ne Tnvata sa pazim, cu curata dreapta
socoteald (discernamant) si buna folosinta, madularele
Lui, adica madularele Mielului, intr-o armonie nedespartita
Si neasemuitd, ca nu cumva sa fim osanditi, dezbinand si
facénd bucati armonia bine intocmita a Trupului dumneze-
iesc, mancand Carnea Mielului si Cuvantului fie cu indraz-
neald, care depaseste puterea noastra, fie intr-un chip ne-
legiuit, care sileste si calcéd masura noastra. Ci fiecare sa
se impartdseasca cu Dumnezeiescul Cuvant dupa puterea
si rAnduiala sa si dupa harul Duhului pe care il poarta in
sine, potrivit cu intelesul duhovnicesc al fiecarui madular.
Ca sa zicem asa, se va impartasi cu Capul — din care va
spori armonios, intru cresterea duhovniceasca, tot trupul
virtutilor si al cunostintelor — cel ce a dobandit credinta din
principii nedemonstrabile, credintd care are ratiuni cu totul
de negrait despre Dumnezeu. Se va cumineca cu dumne-
zeiestile urechi acela care primeste cu adanca cunostinta
duhovniceasca cuvintele dumnezeiesti si se face, datori-
ta lor, ascultator si supus lui Dumnezeu prin faptele sale,
pana la moarte”.’!

unecumenismortodox (N

Vedem cat de mult, dupa Sfantul Maxim, atdrna masu-
ra impartasirii euharistice cu Hristos de credinta, de viata
contemplativd sau de cunoasterea lui Hristos si de virtute
— toate céte izvorasc din credinta. Si in ce masura se sa-
varseste, prin impartasirea cu Dumnezeiasca Euharistie,
0 noua depasire in armonioasa sporire a virtutilor si a cu-
nostintelor.

Ins& céati nu cred si nu primesc Trupul cel de nedespar-
tit al lui Hristos,? chiar de ar folosi cu mai multa staruinta
madularele Lui cele sfaramate — adica cei ce leapada oa-
recare invataturi ale Lui, care Il exprima —, se afla intr-o
stare cu totul separata. Hristos nu numai ca nu Se daru-
ieste Tntreg acestora, ci li Se face pedeapsa. Caci, precum
am vazut, de vreme ce nu se raporteaza prin credinta la
Hristos cel intreg, ei nu isi realizeaza intreaga existenta
dupa Hristos, spre a dobandi in chip deplin chipul Sau.

lar cei ce nu-L marturisesc pe Hristos intreg, ci doar
anumite parti ale Lui, nu pot sa infaptuiasca o comuniune
deplina nici cu Biserica, nici intre ei. Caci rareori se intam-
pla ca aceia care |l recunosc pe Hristos doar faramitat sa
recunoasca toti laolalta aceleasi parti ale Lui.

In general, oamenii nu pot birui dezbinarile dintre ei,
precum nici atatea alte manifestari ale pacatoasei trufii
individualiste, care se inving numai in atmosfera si puterea
Hristosului celui intreg, atmosfera in care este cu neputin-
ta s& nu se intalneasca cei ce cred in El. Oamenii nu isi
pot depéasi aceastd méandra individualitate prin ei insisi, ci
numai in atmosfera lui Hristos si cu puterea Lui, a Celui ce
S-a jertfit pentru toti. Adicd, numai dupa ce sunt atrasi de
puterea neasemanata a lui Hristos, Care Si-a depasit ,Si-
nele”, Care a parasit slava Sa cea neapropiata, Care S-a
pogorat in trupul omenesc cel vazut si marginit, ca sa Se
faca deopotriva cu oamenii si acestia sa se poata impar-
tasi de El. [Aceasta se face] prin puterea Aceluia Care S-a
jertfit intr-o desertare (kenoza) suprema, unde straluceste
iubirea care imbratiseaza toate, a Aceluia Care daruieste
duhul nesecat al lepadarii de sine, care este absolut nece-
sar fiintei omenesti pentru depasirea egoismului.

(Va urma)

Traducere: Prof. Mihai-lonut Coana

1 SFANTUL MAXIM MARTURISITORUL, Ambigua, P.G. 91, col. 1364 ABC (n.a.).
2 Prin aceasta sintagma, Sf. Parinte intelege atat Biserica Ortodoxa, cét si invatatura de credinta ortodoxa, ambele katholice, intregi. (n.tr.).

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



