W

R 'y

CAlsed ORTODOXE

Revista crestin-ortodoxa, cu caracter hristocentric i eclesiocentric
Anul 6, Nr. 57, ulie 2025

caoria? FItiMiloStivil

,91 i-a zis lisus: Venind il voi vindeca. Dar sutasul,
raspunzand, I-a zis: Doamne, nu sunt vrednic sa intri

desavarsit din iubire nemarginita si de noi neintelea-
sa a trimis pe Fiul Sau, iar Acesta de la Sine a ales
sa mijloceasca inaintea lui Dumnezeu Tatal pentru
noi faptura Sa, supusa de buna voie, prin slabiciunea
mintii si prin sfatul vrajmasului, stricaciunii si mortii,

pentru a ne vindeca si de neascultare si

X SIHTORCIHDU-SE TRIMISH A-

CASA,au A€LAT PE SLUIGA
| ] CEABOLHAVA, SAHATOR
) SAKIRSHI4CA VI, 10

de moarte si pentru a ne darui nestrica-
ciunea si nemurirea asa si noi urmand
voii Lui avem datoria de a mijloci si noi,

—  ——

mai intai inaintea lui Dumnezeu si apoi
si Tnaintea semenilor nostri pentru aproa-
pele nostru.

Asa face acest sutas, acest condu-
cator militar peste o suta de soldati, vine
si mijloceste inaintea Domnului pentru
slujitorul sau! Si chiar daca el nu se da
pe sine in locul aproapelui asa cum in-
comparabil a facut Domnul pentru noi,
El Dumnezeu fiind iar noi creatura, sau
chiar daca nu jertfeste decat din timpul
sau si nimic altceva, totusi mijlocirea sa

sub acoperisul meu, ci numai spune un cuvant si se
va vindeca sluga mea. Ca si eu sunt om sub stapa-
nirea altora si am sub mine ostasi si-i spun acestuia:
Du-te, si se duce; si celuilalt: Vino, si vine; si slugii
mele: Fa aceasta, si face. Auzind, lisus S-a minunat
si a zis celor ce veneau dupa El: Adevarat graiesc
voua: Nici in Israel n-am gasit atata credinta. Si zic
voua ca multi de la rasarit si de la apus vor veni si vor
sta la mas& cu Avraam, cu Isaac si cu lacov in Tmpa-
ratia Cerurilor” (Matei 8, 5-13).

Nimic nu il aseamana pe om cu Dumnezeu ca dra-
gostea, ca milostivirea, si aceasta este cu atat mai
vrednica de lauda cu cat este facuta fata de cineva in-
ferior, mai sarac, mai lipsit sau intr-un cuvant mai tre-
cut cu vederea ca insemnatate de catre oameni dar
nu de catre Dumnezeu. ,Fiti milostivi, precum si Tatal
vostru este milostiv” (Luca 6, 36) sau ,Fiti, dar, voi de-
savarsiti, precum Tatal vostru Cel ceresc desavarsit
este” (Matei 5, 48). Daca Dumnezeul Cel vesnic si

Cuprins;
Vindecarea demonizatuluidin Gadara ...............ccccceeeee. 2
Poezie cresting ... 3
TU, DOAMNE... ccooeeiieeeeeeee e e 6
Vindecarea slabanogului din Capernaum ...............c....... 7
Traduceri din Sf. Parinti ... 8
Vindecareaadoiorbisiaunuimut...................ccoooee 11
Rugaciunea, mijlocde comunicare.................cccccvvvnnen.. 12
Sf. Cuvios Dometie cel Milostiv ..........cooeiiiiiiiiiiiinennn. 14
THEOIOGICA ... ee et 15

este primita inaintea Domnului si ldudata
inaintea oamenilor de insusi Dumnezeu!

Sutasul vine Tnaintea Domnului, fara sa il aduca
pe slujitorul sau, pe de-o parte datorita gravitatii su-
ferintei aceluia, chinuindu-se cumplit, in acest sens
Sfantul Apostol si Evanghelist Luca mentioneaza: ,fi-
ind bolnava era sa moara” (Luca 7, 2), iar pe de alta
parte datorita credintei sale, credinta pe care Sfantul
loan Gura de Aur o considera mai mare decéat a celor
care l-au coborat pe paraliticul din Capernaum prin
acoperis. El avea aceasta credinta, ca este destul ca
Domnul sa porunceasca pentru a se vindeca slujito-
rul sau. Pentru a evidentia credinta sutasului, Domnul
face ceva deosebit de ceea ce facuse pana atunci si
nu numai ca se ofera sa i vindece slujitorul ci si sa
vina in casa sa.

Ins& cand Domnul i-a spus sutasului c& va veni
in casa lui pentru a-i vindeca pe slujitorul muribund,
el a raspuns: ,Doamne, nu sunt vrednic sa intri sub
acoperisul meu, ci numai spune un cuvant si se va
vindeca sluga mea”. Acest raspuns al sutasului ara-
ta nu numai credinta in dumnezeiasca Sa putere ci
si marea lui smerenie, aratatd nu numai prin faptul
ca el, comandantul, vine sa se roage pentru slujito-
rul sau ci si ca se considera pe sine nevrednic de
a-l primi pe Hristos Domnul in casa sa. Insa aceasta
nevrednicie a sa este tocmai cea care il face vred-
nic sa il primeasca pe Domnul Hristos in inima sa.
De aceea Sfintii Parinti spun despre sutas ca nu ar

(continuare in pagina 2)

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



2 CdlscdAd ORTODOXA

An 6, Nr. 57, tulie 2025

F- - - - -'
u
v N/ N

(urmare din pagina 1)

fi dat aceastda marturie cu o asa mare credinta si
smerenie daca nu L-ar fi primit deja in inima sa pe
Cel care voia sa-i vina si in casa. Caci aceasta este
marea bucurie a Domnului smereniei, de a intra in
inima omului nu de a intra In casa lui. L-am putea
aseza pe acest sutas in contrast cu fariseul Simon
care 1l invita pe Domnul in casa lui ca sa manance
paine, dar nu il primeste si in inima sa, si desi a
sezut in casa lui, in inima lui nu a avut loc!

Si chiar daca sutasul nu ar fi venit la Domnul
Hristos ca la Fiul lui Dumnezeu si Domnul a toa-
ta creatia, aceasta credinta, inainte de rastignire nu
0 aveau nici ucenicii, sau nu erau intariti in ea, chiar
daca sporadic 0 marturiseau in urma minunilor la
care erau partasi, totusi el vine la Cel care are o
autoritate mai mare decat a oamenilor si inaintea
caruia chiar si suferinta si moartea dau inapoi.

Mantuitorul lauda credinta acestui sutas si il ono-
reaza cu darul imparatiei, chemand si pe altii la ace-
lasi zel ca al sutasului, pe crestinii de la apus si de la
rasarit, avertizand totodata pe cei ce se considerau
deja fii ai Tmparatiei, cei care au primit Legamantul si
Legea, cei la care au fost trimisi proroci si li s-a dat
templul si preotia, care au sarbatorit cu anticipatie
cele viitoare in mod simbolic, dar s-au lepadat de im-
plinirea lor reala, caci atunci cand a venit Cel vestit, ei
nu l-au primit, ca vor fi aruncati in intunericul cel mai
din afara; acolo va fi plangerea si scrasnirea dintilor.

Omul creat dupa chipul lui Dumnezeu a primit
prin creatie vointa libera si in virtutea acesteia este
indemnat sa asculte de Dumnezeu si sa se tina de
ceea ce este bine iar raspunsul pe care Dumnezeu
il da@ omului este in functie de aceasta vointa libera
a omului: ,Du-te, fie tie dupa cum ai crezut”.

Pr. Prof. Gheorghe lonascu
(predica la Duminica a patra dupa Rusalii, 6 iulie)
Sursa foto: Sf. Evanghelie

v- - - - - -
I N N N\ l /\ ) Nl N Nl N\ ‘ y— N Nl N N N | N/

d - 4 - - -
sau uespre necesitatea marturisirii

N

teriiluiD i [

Duminica a cincea dupa Pogorarea Duhului
Sfant ne aduce in fata ochilor sufletesti si trupesti
vindecarea unui om demonizat din tinutul Gadarei,
o vindecare care este relatata de Sfintele Evanghe-
lii dupa Matei, Marcu si Luca.

Domnul nostru lisus Hristos ajunge intr-o zi in
tinutul Gadarenilor unde este intdmpinat de indata
de un om cu duh necurat, care Tsi avea locuinta in
morminte si despre care Evanghelistul Marcu spu-
ne ca avea o putere supraomeneasca astfel incat
,nimeni nu putea sa-I lege macar in lanturi, pen-
tru ca de multe ori, fiind legat in obezi si in lanturi,

(Fondator: Prof. Mihai-lonut Coana )
Telefon: 0770/271.435  E-mail: mihai.coana@hotmail.com
Editor: S.C. GENERAL MEDIATECH S.R.L.

ISSN: 2734-7206; ISSN-L: 2734-7206; ISSN online: 2734-7214
Redactia:

- Prof. Mihai-lonut Coana

- Pr. Marius-Olivian Tanasie

- Pr. Prof. Gheorghe lonascu

- Pr. Daniel Budeanu

- Prof. lonut-Catalin |. Popescu

- Dumitra Groza — corectura

- Monica si Radu Butu

- Marius Stochitoiu

- Tiberiu Grigoriu — DTP

Redactia are dreptul luarii deciziei de publicare si stabilirii datei
si formei de aparitie, integrale sau partiale, dupa caz, a materia-
lelor primite spre publicare.

Responsabilitatea pentru textele publicate revine in exclusivitate autorilor.
De asemenea, trebuie respectata legea dreptului de autor. (Legea 8/1996)
Revista este disponibila si pe site-ul: www.caleaortodoxa.com
Tipar: Tipografia Universitétii ,Constantin Brancusi”,

\_telefon 0253/214.307, int. 415 J

el rupea lanturile si obezile le sfarama, si nimeni
nu putea sa-l potoleasca: si neincetat, noaptea si
ziua, era prin morminte si prin munti, strigénd si ta-
indu-se cu pietre” (Marcu V, 2-5). Faptul ca acest
om nu mai locuia la fel ca semenii sai, intr-o ase-
zare omeneasca, Si mai ales puterea fizica neobis-
nuit de mare pe care o avea, precum si faptul ca
se taia singur cu pietre, mutilandu-se, ne arata ca
acest om nu mai era stapan pe el insusi, pe mintea,
sufletul si trupul sau, ci altcineva il stapanea pe el,
facandu-i rau: este vorba de vrajmasul lui Dumne-
zeu si al oamenilor, diavolul.

Mantuitorul lisus Hristos a venit in lume ca sa
elibereze lumea de sub tirania diavolului si a paca-
tului, prin urmare si acest om din tinutul Gadarei,
fiind demonizat, nu avea cum sa nu se intalneasca
cu puterea dumnezeiasca a lui lisus, putere care
vindeca sufletele si trupurile oamenilor. Cu o ultima
firimitura de vointd omeneasca, omul vine in fata lui
lisus si | se inchina, dupa care diavolul din sufletul
celui demonizat spune: ,Ce ai cu mine, lisuse, Fi-
ule al lui Dumnezeu Celui Preainalt? Te jur sa nu
ma chinuiesti’ (Marcu V, 6-7). Desigur, cel Rau 1l
recunoaste pe Domnul lisus Hristos drept Fiul lui
Dumnezeu, diavolul simtind focul dumnezeirii din
Persoana Fiului lui Dumnezeu. Acum, Tmi amintesc
cuvintele unui sfant parinte al Bisericii care spune
ca ,pentru cei credinciosi Dumnezeu este lumina,
iar pentru cei pacatosi Dumnezeu este foc chinui-

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 6, Nr. 57, tulie 2025

CdlscdAd ORTODOXA 3

tor”. Aceasta se poate vedea si din faptul ca diavo-
lul, simtind focul Dumnezeirii apropiindu-se de el,
cere lui lisus sa nu il chinuiasca.

La intrebarea Domnului privind numele celui ca-
re-1 stapaneste pe cel demonizat, cel Rau raspun-
de ca numele sau este ,Legiune”; cu alte cuvinte,
nu numai un duh necurat tiraniza trupul si sufletul
acelui om, ci o intreaga legiune de duhuri necurate,
adica de diavoli. Acestia cer voie Domnului lisus sa
intre Tntr-o turma de porci aflata in apropiere, iar de
actiunea distrugatoare si raufacatoare a demonilor
ne putem convinge atunci cand turma de porci re-

rei care, afland de pierderea turmei de porci, ii cer
lui lisus sa plece din tinutul lor. La fel se intdmpla in
zilele noastre si cu oamenii care se preocupa nu-
mai de agonisirea averilor materiale, de satisface-
rea viciilor si a placerilor pacatoase, pe acestia fi
deranjeaza cand le vorbesti de Dumnezeu, cand fi
indemni sa mearga la Biserica, sa se roage, sa pos-
teasca, sa se spovedeasca si sa se impartaseas-
ca. Ei se aseamana celor din tinutul Gadarei, care
puneau mult pret pe turma de porci, iar o data cu
pierderea acesteia il roaga pe Domnul nostru lisus
Hristos sa plece dintre ei.

Singurul care doreste sa-L urmeze pe
Domnul lisus este tocmai cel care pana
nu demult fusese stapanit de o legiune
de demoni si care acum petrece ,sezédnd
Jjos, imbré&cat si intreg la minte” (Marcu V,
15). Plin de recunostinta fatd de Dumne-
zeu pentru binele primit, omul doreste sa
1l urmeze pe Domnul in corabia Sa, insa
il Domnul nu il lasa, ci ii spune sa mearga
in casa sa si sa spuna céate i-a facut lui
Domnul si cum I-a miluit. Omul se arata
ascultator si ,s-a dus si a inceput s& ves-
Ml teasca in Decapole céate i-a facut lisus
W lui: si toti se minunau” (Marcu V, 20). in
acest fel omul vindecat devine un uce-
nic si apostol al Domnului care merge
“| s& vesteascd semenilor sdi puterea de

spectiva se arunca singura in mare. Cel demonizat
se vindeca acum si vine la picioarele lui lisus, bucu-
ros si recunoscator fatd de Dumnezeu; vindecarea
sa nu aduce insa bucurie $i celor din cetatea Gada-

mantuire a Fiului lui Dumnezeu in lume.
Marius Stochitoiu

(reflectie la Duminica a V-a dupa Rusalii,
Sf. Ev. Matei 8, 28-34; 9, 1, 13 iulie)
Sursa foto: crestinortodox.ro

Poezie cr

Marele nevoitor Leontie
Si purtator de Dumnezeu,
S-a rugat viata intreaga
Pentru tara si neamul s3u.

S-a nascut la Radauti (sec.XIV)
Pe plaiuri moldovenesti,
Numarandu-se printre primii sfinti
Din Moldova si parinti duhovnicesti.

Dumnezeu l-a inzestrat
Cu calitati minunate;
Mare iubitor de Hristos
Si urator de pacate.

Dreptcredinciosii sai parinti
L-au crescut frumos si bine:
Respectuos si ascultator,
Cum unui crestin i se cuvine.

De mic, cu mama sa de manuta,
La Sfanta Liturghie participa;

Dragostea de cele sflnte,
Cu varsta, mereu sporea.

La Biserica voievodala,

Nelipsit era mereu;

Singurul lui scop in viata,

Fiind apropierea de Dumnezeu.

Parintii din obstea Catedralei,
Cu bucurie l-au primit;
Vazandu-i ravna si smerenia,

Cu numele Lavrentie, I-au calugarit.

Luand binecuvantare de la staret,
Spre locul linistit, sihdstresc,
De langa Putna a plecat,

Forméandu-se, aici, un cin calugaresc.

La Manastirea sa, ,Sfantul Lavrentie
S-a invrednicit de darul preotiei
Si-apoi ca egumen al manastirii,
Urca pe calea bucuriei.

In ob$tea saa format,

Cu o purtare frumoasa,
Multi ucenici imbunatatiti,
Ce-aveau o viata aleasa.

Regasindu-se-ntre ei

Un pustnic desavarsit,
Sfantul Daniil Sihastrul,
Cel care l-a sfatuit,

Pe insusi Stefan cel Mare
Sa zideasca, spre cinstire,
Dupa fiecare batalie

Cate o sfanta manastire.

Observam cu bucurie

Aceasta vatra sihastreasca

De mari si buni nevoitori,

Cu o credinta dreapta, stramoseasca.

Obstea din ,Schitul Laura” ducea
O viata duhovniceasca,

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



4 Cdls€dA ORTODOXA

An 6, Nr. 57, tulie 2025

Cu o traire inalta
Si o purtare pustniceasca.

Cuviosul egumen Lavrentie
Aici s-a nevoit si s-a smerit,
Incat darul facerii de minuni
De la Dumnezeu a dobandit.

Blandul pastor al obstii,

Se ruga pentru toti staruitor
Catre Bunul Dumnezeu,

Fiind impreuna cu ingerii sluijitor.

Cu ale sale sfinte rugaciuni,
Multi bolnavi s-au vindecat.
El tuturor era parinte,

Dascal si ocrotitor minunat.

Dupa intemeierea Episcopiei

De Radauti, credinciosul domnitor,
Alexandru cel Bun, I-a randuit,

Al turmei lui Hristos, pastor.

Primind jugul arhieriei,

A adaugat la nevointele sihastresti,
Cu multa responsabilitate

Si crucea slujirii arhieresti.

Si-a facut cu demnitate

Datoria de ales pastor,

Veghind la pastrarea randuielilor
Canonice, spre folosul cel mantuitor.

Priveghea, postea si se ruga;
Multe biserici a sfintit

Si spre intarirea Bisericii lui Hristos
Preoti si diaconi a hirotonit.

Dupa multi ani de arhiereasca
Pastorire, simtindu-se slabit,
S-a retras din scaunul sau
Unde cu sfintenie a sluijit.

Réavnind vietii sihastresti,
La ,,Schitul Laura” a revenit.

A imbracat schima cea mare
Si cu numele Leontie a vietuit.

Nevoindu-se zi de zi,

Cu lacrimi fierbinti se ruga;
Uimind pe toti cu smerenia

Si-o viata de inger in trup ducea.

Cel mai cunoscut parinte duhovnicesc
Din nordul Moldovei era;

Invata pe toti adevarata credinta

Si multe minuni Sfantul facea.

Simtindu-si sfarsitul aproape,
ntregul sobor a chemat

Si ultimele povete parintesti,
Cu multa intelepciune le-a dat.

A randuit ca egumen

Pe ucenicul cel mai apropiat:
Cuviosul Daniil Sihastrul,
Apoi pe toti i-a binecuvantat.

Intru nadejdea invierii

Si a vietii vesnice a plecat

La Domnul, pe care mult L-a iubit
Si-n mainile Lui, sufletul si-a dat.

Proslavindu-se prin multe minuni,
Cu trupul intreg si nestricat

A fost gasit in mormant

Si-n Biserica din Radauti asezat.

La cinstitele sale moaste,
Multi credinciosi se rugau;
Sanatate si mangaiere,

Cu ajutorul sau, ei primeau.

Si dincolo de hotare
Sfantul Leontie era vestit,
Ca prin minunile facute,
Multi bolnavi a tamaduit.

Doua secole de-a randul

Oamenii veneau si se rugau

In biserica episcopala,

Unde sfintele moaste se odihneau.

Pe la anii 1621-1622,

Un mare teolog de la Kiev,

A spus ca ,Sfantul Leontie

Din Radauti, zace cu trupul intreg.”

n anul 1639, pradandu-se biserica,
Sfintele moaste-au disparut;

Poate luate de navalitori

Sau Tngropate Tn loc nestiut.

Cel ce cunoaste secretul,
Este Bunul Dumnezeu;
Care le poarta de grija,
Placutilor Sai, mereu.

n 1992, Biserica Ortodox& Romana
L-a canonizat spre cinstire
Pe Sfantul lerarh Leontie,
lar pe 1 iulie, fiind ziua sa de praznuire.

Cu ale sale sfinte rugaciuni,
Domnul sa ne ocroteasca,
Sa ne ajute sa fim mai buni
Si de cel rau sa ne fereascal
Dumitra Groza
(1 iulie 2015)
Sursa foto: doxologia.ro

pocnic orins”. STANTUL Mare Proroc llie Tesviteanul czgmses

inger vietuitor in trup,
Lauda-ti aducem tie
Pentru ravna ta fierbinte,
Marite Proroc llie!

Ai locuit pe-acest pamant
Cu opt sute de ani inainte
De Tntruparea Domnului Sfant,
Sovah fiind al tau parinte,

Un preot al Legii vechi
Ce slujea lui Dumnezeu

El, convingerilor lui,
A fost devotat mereu.

Tu din pantecele mamei tale
Ai fost ales drept vestitor

Al credintei adevarate

Si lui Dumnezeu inchinator,

Ca din frageda-ti pruncie
Lucruri mari s-au intamplat,
Ce-au uimit pe vesnicie

Si Sovah le-a observat:

Ingeri luminati vazand
Cu foc infasurandu-te,
Imprejurul tdu venind,
Cu vapaie hranindu-te.

De Preaslavita aratare
S-a minunat al tadu parinte
Si-a tinut sub observare,
Viata si ravna ta fierbinte.

Ai locuit Tn cetatea Tesve,
De unde numele de Tesviteanul

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 6, Nr. 57, tulie 2025

CdlscdAd ORTODOXA 5

Si-ai crescut in vechea Lege,
Dincolo de raul lordan,

In vremea regelui Ahab,

Ce-a parasit credinta buna

Si s-a inchinat la idoli,

Uitand credinta cea strabuna.

Un rege ce a fost atras
De frumusetea trecatoare
A printesei feniciene,

Cea la idoli inchinatoare.

Facand el capisti idolesti,
A poruncit poporului evreu,
Sa se inchine lui Baal

Si nu Unuia Dumnezeu.

Si-ai vazut, Sfinte llie,
Poporul evreu ratacit,
lar pe Israel pierdut

Si de diavoli umilit.

S-a aprins atunci in tine
Ravna buna, cea fierbinte
Si ai mustrat cu asprime
Pe Ahab cu tari cuvinte.

In zadar te-ai ostenit

Sa-l aduci pe calea dreapta.
Refuzand, tu i-ai vestit,

Ca mari pedepse-| asteapta.

Si ai legat prin jurdmant
Ploaia, trei ani si jumatate:
Tristete mare era pe pamant,
lar tu ai plecat departe.

Domnul te-a trimis spre Rasarit,
De Ahab sa te fereasca,

lar corbilor a poruncit,

Ca pe tine sa te hraneasca.

Cerul a fost Tncuiat,
Norii s-au pecetluit,
Niciun strop n-a mai plouat
Si totul s-a parjolit.

Campiile n-au inverzit,
Pomii roadele-au ascuns,
Pasunile s-au vestejit,
Apele-au secat de-ajuns,

Incat toate s-au uscat, curand;
Lacrimile curgeau pe obraz,
Oamenii mureau rand pe rand
Si totul era in necaz.

Pamantul era pustiit

Precum odinioara in vremea lui Noe,
Dar Domnul S-a milostivit

Si te-a trimis cu a Sa voie,

In Sarepta Sidonului

La o femeie vaduva saraca,

Ce strangea vreascuri pentru foc,
Si i-ai cerut putina apa.

Apoi si paine, o bucata,

Dar ea n-avea decéat faina,

Un pumn, dar ti-a facut indata;
Chiar de avea asa putina!

Si v-ati hranit si tu si casa ei,
Cu faina din covata,

(Si cu putin ulei din urcior)
Ramanand neimputinata.

Ai inviat pe fiul vaduvei,
Unul nascut, ce a muirit,
Caci tu ai plans de mila ei,
lar Domnul S-a milostivit.

Ai fost trimis iar la Ahab

Si-a strans in muntele Carmel
Toti prorocii lui Baal

Si toti fiii lui Israel.

Cerand lui Ahab doi vitei

Ca jertfa spre a se convinge,
Ca adevaru-i cu temei;

Sa creada-n cel ce va invinge.

Si n-au pus foc, c-asa-i cerut;
Prin rugaciuni, jertfa sa arda,
Dar focul n-a mai aparut

Si ei n-aveau nicio dovada.

Si s-au rugat din rasputeri,
Prorocii mincinosi, lui Baal,
Dar nu i-a ascultat defel,

Pentru ca nu exista Baal!

Atunci ai strans intreg poporul:
Jertfelnicul ai refacut,

Cerand lui Dumnezeu ajutorul,
Minunea s-a si petrecut.

Prin turnarea apei, de trei ori
Peste jertfelnicul refacut,

Multimii adunate de popor,

Taina Preasfintei Treimi ai descoperit.

Foc din Cer a coborit
Peste jertfa ta udata.
Piatra si lemne-a mistuit,
Poporul crezand indata

in Dumnezeu adevarat,

Ce-a facut asa minune.

Pe prorocii lui Baal au junghiat,
Sa nu mai fie inselaciune.

Apoi Cerul s-a deschis:
Ploile au si inceput.
Prin credinta ai invins
Si foametea a disparut.

Cate fapte minunate

Ai savérsit pe-acest pamant,
Pentru ravna ta fierbinte,
Esti Mare Proroc si Sfant!

Ai despicat apa cu cojocul
Si ai trecut ca pe uscat.

Prin rugaciunea ta la Domnul,
Copilul vaduvei ai inviat.

Ai mers tu 40 de zile

Fara sa& mananci nimic

Si ai vazut ,,in vant subtire”
Pe Dumnezeu si ti-a vorbit.

Ai fost rapit la Cer cu trupul,
Intr-o caruta cu cai de foc

Si din vapaie, de la inaltime,
Ai azvarlit al tau cojoc,

Ucenicului tau, Elisei.

Si pentru ca a fost de fata,
I-ai lasat drept mostenire,
Puterea ce-o aveai in viata.

Te-ai Tnvrednicit, Sfinte llie,
Sa fii tu martor in Tabor,

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



o Cdls€dA ORTODOXA

An 6, Nr. 57, tulie 2025

Céand Domnul ,,S-a schimbat la Fata” §finte Mare Proroc llie,
Inaintemergator

Spre luminarea ucenicilor.

Trimite curate ploi,
Ocroteste-ne de raul

Celei de-a doua veniri,

Te slavim, Sfinte llie,
Pentru ravna ta cea mare,
Ca ai nimicit pe Baal,
Pentru a nu mai fi inselare!

Fii cu noi indurator!

Mijloceste pentru noi
Catre Bunul Dumnezeu,

Dumitra Groza
(20 iulie 2018)
Sursa foto: Sf. Evanghelie

,/
PoezU de Radu Arbm’%
Tu, Doamne...

Tu, Doamne, cel dintéi, cel fara de inceput,
Zidit-ai Universul, vazut si nevazut.
Materia intreaga de-i Cer si de-i Pamant,
De-i timp si spatiu, toate ale Tale sunt.

De-i ciripit de pasari, de-i tril de ciocarlie,
De-i susur de izvoare, Ti se inchina Tie.
De-i suierat de vant, de-i zumzet de albine,
De-i mierea care curge in cupe arhipline,

De-i pajistea ntinsa cu mii si mii de flori
Si atat de inmiresmate, corola de culori,
De-i puritatea sfanta din roua diminetii,
Prin ele, Doamne Sfinte, dai bucurie vietii.

De-i vinul chihlimbar ce curge pe araci,

Ori seva Inmiresmata a florilor de maci,

De-s holde aurii ce se dospesc in paine,
Merindele aburinde, sunt, Doamne, de la Tine!

INTHE

REGHIENG

L

De-i arsita amiezii ca din cuptorul verii,

Tu, Doamne, ne trimiti racoarea inserarii

Si linistea deplina Tu o asezi in noapte.

Doar greierii zabavnici se lenevesc in soapte.

lar somnul rataceste batand la fiecare,

Ca Tu ni-l trimiti, Doamne, odihna si alinare,
lar Crugul cel ceresc, puzderia de stele,
Lumina diafana aprinde peste ele.

Luna ganditoare, mai calda ori mai rece,
Lasa lumini si umbre cum stie ea cand trece,
Si ca s-o insoteasca, i-ai dat luminatori,

Ca unul e de seara, iar celalalt de zori.

Te vad, cu ochii, Doamne, in tot ce-ai faptuit,
Aud Cuvéntul Tau, cel viu, desavarsit!
Bogat sunt, Doamne, mi-ai dat intelepciune
Si tot de pot si am, sunt Doamne, de la Tine!

Nimic nu mi-a lipsit, mereu m-ai rasfatat,
lar eu sa-Ti multumesc, adesea am uitat.
Ratacind in bezna, cu lumea zi de zi,
Te-am parasit Parinte, Tu nu ma parasi!

Al Tau sunt, Doamne, eu, robul pricajit,

Cu fiecare pas, mereu m-am poticnit.

Doar Tu imi esti Parinte, doar Tu-mi esti Dumnezeu,
Trimite a Ta mila in ajutorul meu!

Cét as dori, Parinte, sa-ti fiu asemanare,
Virtutile Ceresti sa-mi fie indreptare,
Dar lutul ma coboara, caderea-mi este grea,

Si nu lasa Vicleanul, Preasfinte Dumnezeu,
La Dreapta Judecata a fi stapanul meu.
Nu-mi lasa nadejdea sa piara in zadar

Si nu ma judeca, ma mantuie prin Har!

Radu Arbore
(15 iunie 2025, Targu Jiu)
Sursa foto: uncutmountainsupply.com

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 6, Nr. 57, tulie 2025

CdlscdAd ORTODOXA 7

Vind lahanoguluidinC
Indecarea slabanogulul/din Capernaum

In cadrul Sfintei Evanghelii care s-a citit as-
tazi la Sfanta si Dumnezeiasca Liturghie, ni se
relateaza o alta minunata vindecare pe care a
savarsit-o Mantuitorul nostru lisus Hristos.

Pentru inceput, trebuie sa precizam faptul ca
termenul de ,slabanog” nu inseamna ca vorbim
despre insanatosirea unui om slab. In pericopa
evanghelica este vorba despre o persoana care
se afla paralizata intr-un pat. Din cauza faptului
ca erau foarte multi oameni care venisera ca sa
asculte ceea ce le zicea Hristos, cei patru prieteni
ai celui bolnav ,au desfacut acoperisul casei unde
era lisus si, prin spartura, au lasat in jos patul in
care z&cea slabanogul” (Mr. 2, 4). Ins&, inainte de
a darui vindecarea trupeasca acelui om, Mantui-
torul i-a zis acestuia: ,Omule, iertate iti sunt paca-
tele tale” (Lc. 5, 20). Pentru a-Si arata puterea Lui
dumnezeiasca, Hristos a mai spus: ,Caci ce este
mai lesne a zice: lertate sunt pacatele tale, sau
a zice: Scoala-te si umbla?” (Mt. 9, 5). Carturarii
considerau ca Mantuitorul ar huli.

Primul aspect pe care trebuie sa-l scoatem
in evidenta este dat de dovada sincera si con-
creta de iubire a propriului aproape care se afla
in suferinta. Nu stim ce legatura exista intre cei
care l-au adus pe slabanog si acesta, insa, indi-
ferent care ar fi motivul, acestia au demonstrat
ca sunt oameni buni in adevaratul sens al cu-
vantului. Si in zilele noastre, ar trebui sa existe
mai multa bunatate in lumea in care traim. Din
putinul nostru, putem sa ii ajutam pe cei bol-
navi. ins&, ajutorul nostru nu trebuie sa se re-
zume doar in a da ceva material celor bolnavi.
Daca vedem un om care are nevoie urgent de
ajutor medical, trebuie sa sunam la salvare.
Ins&, pana atunci, bine ar fi, dacd am putea s&
dam primul ajutor. Daca ne-am afla in situatia
cel bolnav, ne-am dori sa primim ajutorul celor-
lalti. Dar, daca nu ne aflam in locul celui bolnav,
incepem sa devenim mai nepasatori. Medicii
au datoria profesionala de a acorda ajutorul
medical celor bolnavi. Dar si noi, avem datoria
morala de a-i ajuta pe cei bolnavi, dupa putinta
noastra. ins&, de ce Hristos mai intai a d&ru-
it iertarea pacatelor si mai apoi, insanatosirea
celui bolnav? Pacatul duce la boala trupeasca
si sufleteasca. Atunci cand citim pe pachetul de
tigari ca ne face rau, de ce nu luam in seama
ceea ce scrie acolo? Cand vedem efectele no-
cive ale consumului excesiv de alcool, de ce ur-

mam exemplul negativ al celor din jurul nostru?
Si exemplele ar putea continua. Si apoi tot noi
ne plangem ca suntem bolnavi.

Este mult mai usor a preveni o boala decat
a trata o afectiune medicala. lertarea pacatelor
o primim prin Sfanta Taind a Spovedaniei. Ins3,
atunci cand mergem sa ne marturisim inaintea
preotului nostru duhovnic, ar trebui sa spunem
absolut toate pacatele pe care le-am savarsit.
Daca ascundem un singur pacat, pacatele le
vom avea dublate. Pe un preot putem sa il min-
tim fiindca si el este tot om ca noi. Doar ca pe
Dumnezeu nu avem cum sa il mintim.

Ins&, aceasta nu inseamn& c& dacé ne-am
spovedit curat de toate pacatele pe care le-am
savarsit, trebuie sa savarsim din nou aceste
pacate. Este drept ca de pacatul care a deve-
nit patima cu greu vom scapa. Aceasta afecti-
une sufleteasca poate sa ne cauzeze ratarea
mantuirii noastre. Daca suferim cu greu o boala
trupeasca trecatoare in lumea aceasta, atunci
cum vom putea sa rabdam suferinta vesnica
din lumea cealalta? Daca vrem sa fim iertati de
pacatele pe care le-am savarsit, trebuie sa Ti
iertam pe cei care ne-am gresit noua. Noi ier-
tam mici greseli ale aproapelui nostru si Dum-
nezeu ne va ierta toate pacatele pe care le-am
savarsit. Daca ar exista iertare in lumea aceas-
ta, nu ar mai exista razboaie intre oameni. Aici
nu ne referim neaparat la conflictele militare, ci
si la conflictele care exista intre oameni. Ne pu-
nem prea mare speranta in Dumnezeu ca este
atat de bun si ne iarta oricat de multe pacate
am savarsi. Aceasta nu inseamna ca trebuie sa
cadem in cealalta extrema.

Oricat de mult am fi pacatuit, nu trebuie sa
ne pierdem speranta in mantuirea sufletului
nostru. Culmea este ca atunci cand suferim,
ajungem sa dam vina pe Dumnezeu.

Daca Dumnezeu ar fi cu adevarat drept cu
noi, rau ar fi de noi. insa, tocmai prin suferinta
pe care o avem aici pe pamant, Dumnezeu ne
iarta pacatele pe care le-am savarsit.

Trebuie sa ne alegem intre suferinta treca-
toare si suferinta vesnica. Exista chiar o pilda
cu un om care era foarte bolnav. Si acesta fsi
dorea sa scape de suferinta pe care o avea el.

Un inger i-a zis ca scapa de suferinta daca
alege sa stea cateva ceasuri in iad. Acesta a
acceptat. Dupa doar un ceas a zis ca nu mai

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



8 CdlscdAd ORTODOXA

An 6, Nr. 57, tulie 2025

poate si ca ar prefera sa sufere aici pe pamant
pana la Judecata Universala decat sa mai stea
o ora Tn iad. Mai apoi, bucuria sau suferinta din
lumea aceasta reprezinta o secunda in compa-
ratie cu fericirea sau suferinta vesnica. 1l avem

sit parintii. Am fi tentati s& spunem ca nu este
corect. insd, Dumnezeu stie mult mai bine de
ce ingaduie ca sa sufere copiii pentru pacatele
pe care parintii le-au savarsit. Nu suntem noi
in masura sa li spunem Ilui Dumnezeu ce tre-
buie sa faca El. Sa nu uitam ca primii

oameni au fost avertizati ce se va in-
tdmpla daca vor pacatui. Si noua ni se
prezinta urmarile pacatelor.

Preotii ne indeamna sa nu pacatu-
im. Medicii ne spun sa traim o viata
sanatoasa. Legea ne arata ce vom
pati daca nu respectam ceea ce scrie
in lege. insa, zicem ca& avem timp
de pocainta. Spunem ca noua nu ni
se poate intdmpla asa ceva. Consi-
deram ca noi nu vom fi pringi. Daca
nu ascultam ce ne invata preotul, nu
ascultam de Dumnezeu. Dupa ce nu
ascultam de medici si ne imbolnavim,

ca model demn de urmat pe dreptul lov. Desi,
acest om era drept, Dumnezeu a ingaduit ca si
acesta sa sufere. Si-a pierdut intreaga avere.
l-au pierit proprii sai copii. A suferit de o boa-
la groaznica. Si totusi, a binecuvantat suferinta
pe care a primit-o de la Dumnezeu. Oare, noi
ce decizie am lua? Am fi ca lov sau am fi ca
bolnavul din istorisirea de mai sus? Bine ar fi
sa fim ca lov. Doar ca am fi foarte usor tentati
sa urmam exemplul negativ. Se spune ca un
om sanatos are mii de dorinte. in realitate, un
om bolnav are o singura dorinta, aceea de a fi
sanatos. Uneori, Dumnezeu ingaduie ca sa su-
fere copiii pentru pacatele pe care le-au savar-

le cerem ajutorul. Daca suntem prinsi
ca incalcam legea, suntem suparati ca de ce
am fost prinsi. Sa cautam sa ne impacam cu
Dumnezeu. Sa li cerem s& ne ierte pacatele.
Acest lucru trebuie sa cerem. intreaga bogétie
din lume nu valoreaza nimic in comparatie cu
iertarea pacatelor. Este foarte bine sa ne ingri-
jim de sanatatea trupului. Dar, trebuie sa avem
grija si de sanatatea sufletului. Trupul acesta
este trecator. Dar sa nu uitam de sufletul nostru
care va trai vesnic. Sa fim atenti la ce facem.
Prof. lonut-Catalin I. Popescu
(reflectie la Duminica a VI-a dupa Rusalii,
Sf. Ev. Matei 9, 1-8, 20 iulie)
Sursa foto: Sf. Evanghelie

Traduceri din Sfinfii Pa”«erﬁ/g

Teofan Karameus; Arhiepiscopul Tavromeniei

Omilia a98-a: La cuvantul u/ara) Euva trim.

itpevoi

cape niste oiinmijlocul lupifon (Matei 10, 16).
Tinuta lapraznuirea Sfantului Mare Mucenic Pantelimon!

Cei care s-au adunat la aceasta praznuire obs-
teasca, fiind legati de nevoile trupesti ca de niste
lanturi impletite, se indeletnicesc mai mult cu ne-
gutatoria decéat cu aceasta adunare bisericeasca; si

se scoald mai de dimineata pentru targ decat pen-
tru locasul de rugéaciune. Fiecare dintre cei ce vand
si dintre cei ce cumpara se sileste sa-l intreaca pe
celalalt, sarguindu-se intru castig. Unul se grabeste

" Traducere din limba greaca dupa: ©@EOPANOYZ TOY EMIKAHN KEPAMEQZ, APXIEMIZKOMQOY TAYPOMENIOY THX
ZIKEAIAZ, OMIAIA NH'. Eig 10, «I30U éy® ATTOOTEANW UPAS we TTpdRaTa v YEow AUKwv». — ‘EAEXON €v Ti] €opTi) ToU ayiou

peyalopdptupog MavreAeruovog. in PG. 132, col. 1004-1017.

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 6, Nr. 57, tulie 2025

CdlscdAd ORTODOXA O

sa-si vanda marfa inaintea celor de acelasi meste-
sug, iar altul se sileste sa nu fie intrecut de altci-
neva in a pune mana pe lucrul de care are nevoie;
dar despre Biserica, niciun cuvant. Dar drumul catre
sfantul locas a fost rapit de vrajmas, sub pretextul
negutatoriei. Ins& voi, care ati ales adunarea cea
dumnezeiasca mai presus de nevoia trupeasca, si
ati preferat rugaciunea in locul certurilor necuve-
nite, primiti lucrarea cea duhovniceasca; nu ca pe
una asemenea acestei realitati simtite si trecatoa-
re, in care certurile sunt multe, iar juramintele false
sunt si mai numeroase, unde minciuna se revarsa
cu gramada, fiecare nevoindu-se sa se intreaca pe
sine prin laude si sa-l insele pe cel cu care face
schimb. Dar negutatoria de aici este linistita si pas-
nica, si nu dauneaza celui care ofera, ci pregateste
mai usor pentru cel care primeste, facandu-l mai
prosper. Asadar, dupa ce am expus cu atentie cu-
vantul evanghelic, sa cercetam cuvintele cele dum-
nezeiesti.

Zis-a Domnul ucenicilor Sai: «lata, va trimit pe
voi ca pe niste oi in mijlocul lupilor» (Matei 10, 16).
Mai Tnainte, cand Mantuitorul ii trimitea pe ucenici
la propovaduire, 1i oprea sa mearga pe calea paga-
nilor si in vreo cetate a samaritenilor sa nu intre, Ci
le poruncea sa binevesteasca numai celor din leru-
salim (cf. Matei 10, 5-6). Asadar, deprinzandu-i prin
acestea, de acum inainte ii asaza ca propovaduitori
ai intregii lumi. Si fiindca se cuvenea ca ei sa de-
vina urmatori ai Tnvététorului, Care a zis: «Cel ce
voieste s&-Mi slujeascd, sa-Mi urmeze» (loan 12,
26), iar Acela a fost dus spre junghiere ca o oaie,
dupa cum a prorocit Isaia (cf. Isaia 53, 7), pentru
aceasta, trimitandu-i la propovaduire, ii povatuieste
sa se poarte ca niste miei in mijlocul lupilor: «/ata,
Eu va trimit pe voi ca pe niste oi in mijlocul lupilor».
Caci stia, da, stia bine, ca se vor napusti asupra
propovaduirii imparati, si dregatori, si tirani impotri-
va propovaduitorilor, ca niste lupi salbatici, cascand
gura, si cu salbaticie navalind asupra lor. Cum dar,
zice El, veti putea birui pe acestia?

«Fiti intelepti ca serpii» (Matei 10, 16). Sa nu
se tulbure auzul celor iubitori de Hristos, pentru ca
[Domnul] povatuieste pe ucenici sa se asemene cu o
vietate respingatoare. Caci Tnsu$i Mantuitorul nu S-a
lepadat a Se asemana cu sarpele cel de arama ce
a fost inaltat in pustie 2. Fiind trimisi, asadar, la pro-
povaduire, acolo unde trebuinta era de intelepciune
spre a-i convinge pe cei ce se impotriveau, le po-
runceste sa imite intelepciunea sarpelui. Precum, in
uneltirea impotriva celui dintai om, sarpele a inteles
sa nu se apropie de barbat, care avea un cuget mai
statornic, ci a adus acea amagitoare sfatuire femeii,

care era mai lesne de indrumat, alcatuind cu iscusin-
ta cuvantul spre a o departa de Dumnezeu: tot astfel
[Domnul] voieste ca ucenicii, in lucrarea invataturii,
sa-i aleaga cu grija pe cei carora li se adreseaza,
si locurile, si timpurile, si in tot chipul sa randuias-
ca cu discernamant cuvintele, spre a-i indeparta pe
oameni de pacat si a-i face partasi lui Dumnezeu. la
aminte, te rog, la cuvantarea marelui Pavel in Areo-
pag (cf. Faptele Apostolilor 17, 22-34), alcatuita cu
intelepciunea sarpelui, cum, alcatuind cuvantul por-
nind de la altarele pe care aceia le cinsteau, a imple-
tit cu lumina desavarsita cuvantul Evangheliei, astfel
incat, prin iconomia acestui cuvant, sa-l aduca la cre-
dinta pe judecatorul aflat in cinste intre ei, ma refer
la marele Dionisie. Cuvantul mai da si un alt inteles:
intrucat sarpele, atunci cand este lovit, nu ia aminte
la nicio parte a trupului, ci se grabeste doar sa-si pa-
zeasca capul, stiind ca in aceasta se afla viata lui,
la fel voieste [Domnul] ca ucenicii sa fie preocupati,
pe tot parcursul vietii, sa pastreze curata si neatinsa
credinta in El, Care este Capul nostru; iar de trup si
cele ce tin de trup, sa se lepede cu barbatie. Cata
vreme se pastreaza in noi neclintita credinta, nu vom
muri cu moartea cea adevarata a sufletului. Este n
sarpe si o alta putere fireasca si tainica. Caci, de i
s-ar taia trupul, il lipeste la loc si strange iarasi madu-
larele cele taiate, si se asaza iarasi in intreaga intre-
gime. Aceasta asemanare (sau pilda) ne indeamna,
asadar, ca si cum, daca vreodata s-ar intampla si in
noi o dezbinare a madularelor duhovnicesti 3, ca tu-
turor ne-a fost data puterea pocaintei, prin care pu-
tem din nou sa ne adunam si sa ne unim. Pe langa
acestea, mai este la sarpe si o altd putere fireasca.
Caci, atunci cand simte ca a imbatranit odata cu tre-
cerea timpului, precum spun cei ce au cercetat firea
vietuitoarelor, supunandu-se pe sine unui post inde-
lungat, isi slabeste astfel greutatea trupului si, cobo-
rand trupul intr-un spatiu strdmt si sufocant, il sileste
cu atata putere, pana ce, dezbracandu-se de pielea
cea veche, leapada impreuna cu ea si batranetea. Si
daca pentru altceva nu, apoi macar pentru aceasta
sa fi fost numit intelept de catre Scriptura: ca oste-
nindu-se putin, ajunge la odihna. Se pune, asadar,
inaintea ta spre cugetare, ca daca voim sa dezbra-
cam pe omul cel vechi (cf. Efeseni 4, 22; Coloseni 3,
9) si sa razuim batranetea pacatului, trebuie prin in-
franare ostenitoare sa vindecam acea veche lacomie
din rai, strabatand calea cea stramta (cf. Matei 7, 14)
si apasatoare a virtutii. Vreti, oare, sa mai spunem
si altceva dintre cele ce tin de sarpe, lucru pe care
Domnul voieste ca si noi sa-I urmam? Se spune ca
sarpele, atunci cand intra intr-o stramtoare, de indata
ce capul a izbutit sa patrunda inauntru, nu mai poate

2 Aceasta fraza face referire la loan 3, 14 si Numeri 21, 8-9, interpretate hristologic: Domnul, intru iconomie, S-a asemanat
cu simbolul sarpelui ridicat de Moise, aratand astfel puterea mantuitoare a Crucii, chiar printr-un chip infricosator la vedere, dar

purtator de viata in semnificatie.

3 Adica, daca ne vom desparti de unitatea Bisericii sau de legatura cu Hristos prin pacat.

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



10

Cdls€dA ORTODOXA

An 6, Nr. 57, tulie 2025

fi usor tras Thapoi, daca cineva, apucandu-| de coa-
da, va incerca sa-I smulga tnhapoi, din pricina solzilor
aspri, care prin firea lor se impotrivesc fortei celui ce-l
trage. Aceasta pilda arata ca acela care o data s-a
supus pe sine armoniei virtutii, trebuie, dupa sfatul
apostolic, sa se intinda catre cele dinainte, nicide-
cum insa sa se traga iarasi spre cele din urma (cf. Fi-
lipeni 3, 14). Caci, zice [Domnul]: «Nimeni care pune
maéna pe plug si se uita indarat nu este potrivit pentru
Imparétia cerurilor» (Luca 9, 62).

La acestea ne initiaza, in chip tainic, pilda sar-
pelui; iar la porumbel, nevinovatia. «Fiti
intelepti ca serpii si nevinovati ca po-
rumbeii» (Matei 10, 16). Se spune,
intr-adevar, ca aceasta vietate,
porumbelul, are o astfel de afec-
tiune fata de stapanii sai, incat,
chiar si cand i se pustieste cui-
bul si puii ii sunt junghiati, nu se
indeparteaza de casa stapanilor.
Asadar, o astfel de blandete si ne-
tinere de minte a raului se cuvine sa
avem si noi fatd de cei ce ne fac
nedreptate. «Si nevinovati ca
porumbeii». Si intr-un alt chip,
de asemenea, voieste sa ne
asemanam porumbelului.
Pentru ca aceastad pasare |
este lipsitd de fiere, dupa ks
cum au observat cei ce au
cercetat astfel de lucruri.
Este, de asemenea, dus-
man al mirosurilor nepla-
cute, iar cel mai mult iu-
beste sa traiasca in locuri
pline de buna mireasma.
Asadar, 1i invata pe ucenici
sa fie blanzi si lipsiti de ma-
nie fatd de cei ce gresesc,
asa cum il aratd cuvintele
[Scripturii] pe marele Moise si pe David, talcuitorul
celor sfinte. Dintre acestia, cel dintai [Moise], atunci
cand sora sa [Miriam] de sénge l-a ocarat, si ma-
nia lui Dumnezeu a venit indata dupa aceea, a po-
tolit mania lui Dumnezeu, mijlocind pentru ea (cf.
Numerii 12); iar celalalt [David], dupa ce I-a prins
in mainile sale pe Saul, prigonitorul sau, si avand
puterea sa-l ucida, a rabdat cu indelunga-rabdare
si |-a oprit pe scutierul sau care se repezise sa-|
omoare (cf. | Regi 24). Astfel voieste El sa fim si noi,
lipsiti de manie, urmand nevinovatia porumbelului,
si vrajmasi ai pacatului urat mirositor si respingator,
infrumusetati si hraniti cu mirul virtutii. Porumbelul,
intr-adevar, fugind de locurile urat mirositoare, pre-
cum am spus, prin mireasma bineplacuta a mirului
si a florilor, se face mai viguros. Pentru aceasta ne
indeamna sa ne asemanam cu chipul porumbelului,

care s-a pogorat in lordan (cf. Matei 3, 16), ale carui
aripi a dorit si David sa le primeasca (cf. Psalm 54,
6). Caci astfel, in chip tainic, este obiceiul Scripturii
de a numi puterea dumnezeiasca a Duhului.

lar daca este necesar sa abordam si intelesul
mai inalt, atunci dogma este ceea ce se ascunde
in cuvant. lar dogma arata ca virtutile sunt o cale
de mijloc; caci fiecare virtute se afla oarecum intre
doua rele care i sunt vecine: de pilda, in privinta cu-
rajului, excesul este obraznicie, iar lipsa este frica,
iar amandoua nu sunt vrednice de lauda. lar ceea
ce se afla la mijloc intre amandoua este curajul;
aceasta este virtutea. Tot astfel si in ceea ce
priveste infranarea: cel lipsit de ea este des-
franat, iar cel ce trece dincolo [de masura]
are constiinta infierata, precum zice Apos-
tolul (I Timotei 4, 2). Caci unul se impreu-
neaza cu toate in chip neinfranat, iar altul
si casatoria o uraste deopotriva cu des-
frAnarea. lar mijlocul dintre acestea este
infrénarea. Acelasi lucru se poate constata
si in cazul dreptatii. Caci si ea [dreptatea] este
un mijloc intre zgéarcenie si risipa. Asadar, aici
Mantuitorul ii invata pe ucenici despre inte-
Alepciune, si ea fiind o cale de mijloc intre
i naivitate si viclenie. Nu este, asadar, vred-
Mnica de lauda in sine nici intelepciunea
sarpelui, nici nevinovatia porumbelului.
lar prin unirea amandurora, se evita si
caderea n exces, si lipsa. Cel care, cu
chibzuinta si intelegere, orénduieste
\_invatatura spre convingerea celor ce

d belul este acela care nici macar cu
gandul nu cugeté sé se razbune

Cu aceste arme [V|rtut|] incon-
jurdndu-se pe sine, Pantelimon,
nevoitorul cel prea viteaz, a carui
sfanta praznuire o savarsim, a socotit amenintarile
si pedepsele lui Maximian ca pe niste sperietori co-
pilaresti, nevrednice de luare-aminte; pregatindu-se
cu toata ravna spre mucenicie si ne indeamna si pe
noi sa ravnim la biruintele si la luptele lui. Dar, poa-
te, cineva ar socoti ca este cu neputinta ca vreun
om sa-l poata imita pe acesta, nefiind numit Pan-
telimon, nici din parinti de acest fel nu s-a nascut,
ci a fost partas celorlalte indeletniciri ale vietii. Caci
cum ar putea cineva, fara pregatire launtrica, sa imi-
te vietuirea dobandita prin har a mucenicului? Dar
noi vom arata limpede ca ceea ce pare anevoios
este de fapt usor. Aceasta s-ar face cu osebire mai
lamurit, daca am infatisa mai intai istorisirea despre
el, ceea ce si voi face cu multa cumpatare, ca sa nu
par ca lungesc cuvantul inaintea celor ce cunosc
acestea. Pantelimon, nevoitorul [lui Hristos], pre-

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 6, Nr. 57, tulie 2025

CdlscdAd ORTODOXA

11

cum spune istorisirea despre el, s-a nascut dintr-un
tata pe nume Eustorgiu si dintr-o mama pe nume
Euvula, fiind numit Pantoleon “. Din frageda varsta
fiind incredintat unui dascal numit Eutropie, a fost
deprins cu invataturile lui Hipocrate si Galen. Dar,
intalnindu-I pe preotul Ermolae, a fost initiat de el
in dogmele adevarului. Si fiind desavarsit prin baia
cea dumnezeiasca [a Botezului], a primit numele
de Pantelimon °. Si devine de aici inainte si pen-
tru ceilalti Tnvatator al tainei. lar cand cineva fusese
muscat de vipera, prin chemarea lui Hristos |-a fa-
cut sanatos, slabind prin rugaciune veninul cel de
moarte al fiarei. Si pe un altul, care murise deja, I-a
readus la viata cu acelasi leac. Apoi, intarit fiind in
credinta, se infatiseaza Tnaintea tiranului Maximian
si, primind incercarea multor chinuri, se muta prin
moarte catre viata cea fericita.

Cum, asadar, se va naste ravna noastra catre el?
Fiecare dintre noi este fiu al lui Eustorgiu si al Euvu-
lei, adica, zic, al puterii dumnezeiesti a lui Dumne-
zeu, Cel ce a zidit toate. Fiindca, intr-adevar, Dumne-
zeirea, potrivit propriei Sale firi, nu este nici de parte
barbateasca, nici de parte femeiasca, si se numeste
si mama noastra, si tatal nostru: Euvula, pentru ma-
rea hotarare a facerii noastre, dupa care a zis: «Sa
facem om dupa chipul si dupa aseméanarea Noastra»
(Facere 1, 26); iar Eustorgiu, pentru ca o astfel de
iubire parinteasca a aratat faté de noi, incat «pe Fiul
Sau Cel Unul-Nascut L-a dat ca rdscumparare pen-
tru noi» (loan 3, 16; | loan 4, 9). Fiind asadar ziditi de
puterea dumnezeiasca a Celui ce plasmuieste toate,
am fost incredintati lui Eutropie. Intelege insa, prin
acest nume, viata aceasta mult felurita, care aluneca
in cele potrivnice si se schimba; si, aflandu-ne in ea,
de bunavoie am ajuns pantoleonti [cu totul lei]. Caci
atunci cand cineva are mintea pervertita, asemenea
leului in priviri, si inclinata catre patimi, si este pra-
dator si nemilostiv, asemenea unei fiare ce sfasie pe

4 MavtoAéovTtog, Pantoleon, se talcuieste ,cu totul leu”.

aproapele cu ghearele sale, acela este pantoleon [cu
totul leu], purtédnd prin vointa toate patimile firesti ale
leului, fiind prefacut din asemanarea cu Dumnezeu
in salbaticia firii. Asadar, pe unii ca acestia, care au
fost astfel [salbaticiti], trebuie mai intai a-i povatui
prin filosofia morala, care sunt invataturile lui Hipo-
crate si Galen; adica: sa stapaneasca trupul ca pe un
cal, sa-si supuna pornirile acestuia si sa duca o viata
linistita si pasnica. Daca te vei pregati prin aceste in-
vataturi, Ermolae te va initia in cele mai desavarsite
[taine]. lar Ermolae este, am putea spune, talcuitorul
poporului, invatatorul Bisericii. Acesta iti va arata tie
calea méantuirii; si, curatindu-te prin baia pocaintei, te
va face din Pantoleon, Pantelimon; caci, dezbracand
firea cea salbatica, te va face urmator al Celui Milos-
tiv, pentru ca prin fapte sa arati chemarea. Si daca
vei vedea pe cineva ranit de sarpele cel cugetator si
aflat in primejdie sa cada intr-o oarecare fapta rea,
sa impartasesti cele ce ai primit si sa presari leacul
invataturii si vei opri stricaciunea ce vine din pacat.
Si chiar de te vei intalni cu cineva mort cu desavar-
sire prin moartea pacatului, si pe acesta il vei invia
din cadere lui cu leacul pocaintei. Daca te va ataca
Maximianul cel cugetat, diavolul stapanitor al lumii,
aducéand chinurile ispitelor, impotriveste-te cu bar-
batie. Mucenicul a rabdat sabii si cutite; rabda si tu
limbi ascutite spre ocarére. El a stins acolo vapaia
focului; tu stinge focul l&untric al patimilor si mania
fara judecata, care fierbe si se aprinde spre dorinta
de razbunare. Daca vei vietui astfel, nu vei fi departe
de mucenic, si tu insuti, nevoindu-te potrivit vointei
(libere), vei avea parte de bunatatile cele vesnice, in
Hristos, Domnul nostru; Caruia fie slava si stapani-
rea, impreuna cu Parintele Sau cel fara de inceput
si cu Preasfantul, Bunul si de viatd Facatorul Duh,
acum si pururea si in vecii vecilor. Amin.
Traducere realizata de Pr. Daniel Budeanu
Sursa foto: doxologia.ro

5 MavteAenpova, Pantelimon, se talcuieste prin ,intru tot milostiv”.

Vindecareaa doiorbi si/aunui mutdin Capernaum

In aceasts a saptea Duminica dupa Pogorarea Sfan-
tului Duh, Sfanta Evanghelie ne prezinta din nou o lu-
crare minunata si vindecatoare a Domnului nostru lisus
Hristos: vindecarea a dou& persoane oarbe care 1l ur-
meaza cu credinta si a unui mut posedat de un demon,
eliberat prin puterea divina. Aceste minuni nu sunt doar
povesti istorice, ci reprezintd imagini vii ale actiunii lui
Hristos in sufletul fiecaruia dintre noi.

Orbirea fizica si cea spirituala

Cei doi orbi, auzind ca Hristos trece, nu se roaga in
secret, ci strigad cu toata inima: ,Miluieste-ne, Fiule al lui
David!”. Desi nu-L pot observa cu ochii fizici, ei 1l percep
cu ochii credintei. Aceasta este o invatatura importanta

pentru noi! Deseori avem ochi sénatosi, dar nu observam
prezenta lui Dumnezeu in viata noastra. Suntem incon-
jurati de darurile Lui, dar traim ca niste orbi, fara sa-L
recunoastem, fara sa-I cerem mila, fara sa constientizam
prezenta Lui. Orbirea fizica este dureroasa, dar orbirea
spirituala — indiferenta, necredinta, mpietrirea inimii —
este si mai crunta. Cati oameni nu sunt astazi orbi spi-
ritual, urmand doar lucruri efemere si uitdnd de Hristos?

Credinta care aduce vindecare

Domnul nu-i vindeca pe orbi instantaneu. El i intreaba
intai: ,Credeti ca pot Eu sa fac aceasta?”, iar ei raspund:
,Da, Doamne!”. Atunci Hristos le atinge ochii si le spune:
,Dupa credinta voastra, sa fie voua!”. Aceasta intrebare

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



12

CdlscdAd ORTODOXA

An 6, Nr. 57, tulie 2025

ne este adresata si noua azi: ,Crezi ca Hristos te poate
vindeca? T’;i poate oferi eliberare din pacate, din caderi,
din tristete, din intunericul sufletului tau?” Credinta este
cheia care deschide usa milei lui Dumnezeu. Trebuie sa
ne punem increderea nu in puterile noastre sau in logica
noastra, ci in Hristos cel Viu, care actioneaza in viata
noastra daca 1l invocam cu credinta.

Vindecarea mutului si puterea cuvantului

Dupa ce i-a vindecat pe orbi, la lisus este adus un
mut, posedat de un demon. Domnul il vindeca, iar mutul
incepe sa vorbeasca. Oamenii se minuneaza, dar fariseii
il acuza pe Domnul ca scoate demonii cu ajutorul domnu-
lui demonilor. Aceasta este o acuzatie nedreapta, dar re-
flecta cat de intunecata poate deveni mintea omului care
nu-L accepta pe Dumnezeu. Mutul simbolizeaza persoa-
na care nu mai poate marturisi adevarul, care traieste in
tacerea pacatului, care nu-L mai lauda pe Dumnezeu, ci
traieste in robia raului. Hristos vine sa ne deschida nu
doar gura, ci si inima, pentru a marturisi Adevarul si a
vorbi cu iubire, blandete si lumina.

lisus — Doctor pentru suflete si trupuri

Sfarsitul pasajului evanghelic spune: ,Si lisus straba-
tea toate orasele si satele... si vindeca orice boala si ne-
putinta dintre popor”. Aceasta este si misiunea Bisericii,
dragi credinciosi: s fie locul unde Hristos vindeca, man-
géie si lumineaza. Toti suntem chemati sa fim martori ai
acestei iubiri vindecatoare. Cum? Prin rugaciune, prin
iertare, prin prezenta la Sfanta Liturghie, prin participare
la Sfintele Taine.

@

@
@
@
®
@
@
o)

X
@
®
@
)
&
“y
&
8"
s, 46 GAVT IIT: e 3
| PeSaes C peliens WUPA CHEDINTA VOASTRA. FIE VOUAE

Concluzie

Sa invatam, asadar, din aceasta Evanghelie:

- sa-L chemam pe Hristos cu vocea credintei;

- s&@ nu ne rusinam de rugéaciune;

- sa ne lasam atinsi de harul Lui;

- si sa fim si noi o lumina pentru cei orbiti de pacat sau
suferintd. Dumnezeul, care a luminat ochii celor orbi si
a deschis gura mutului, sa ne lumineze si noua sufletul,
s& ne deschida inima spre o credinta vie si o marturisire
curajoasa. Amin!

Pr. Marius-Olivian Tanasie

(predica la Duminica a Vll-a dupa Rusalii,
Sf. Ev. Matei 9, 27-35, 27 iulie)

Sursa foto: Sf. Evanghelie

Rugiciunea, mijloc de comunicare a omuluicu Dumnezeu!

Rugaciunea este intrarea omului in legatura cu Unicul
Dumnezeu Viu si Atotprezent, este comunicarea sufle-
tului omenesc cu Dumnezeu, este strigatul omului dupa
ajutorul harului dumnezeiesc, este lupta pentru doban-
direa iertarii pacatelor, este cerere pentru dobandirea
mantuirii si cAntecul multumirii si al maririi lui Dumnezeu.

In Biserica avem de-a face nu doar cu un schimb de
informatii religioase, ci mai ales cu o adevarata comuni-
une duhovniceasca, spirituala, atat intre credinciosi, ca
madulare ale Trupului lui Hristos, cat si cu Domnul lisus
Hristos Tnsusi si prin El, cu Dumnezeu Tatal si cu Dum-
nezeu Duhul Sfant. Insusi Dumnezeu, a decis mai intai,
s& comunice cu noi prin Revelatie, din dorinta de a avea
mai apoi comuniune cu noi.

Comunicarea cu Dumnezeu in special, presupune
realizarea unui dialog real cu Dumnezeu, unic in Fiinta
Sa, dar descoperit noua tuturor, in trei Persoane distinc-
te dar nu separate, Tatal, Fiul si Sfantul Duh. Persoane
aflate intr-o continué si infinita comuniune, numita de Sf.
loan Damaschin, perihoreza . Rugaciunea este ridica-
rea omului cu mintea, cu inima si cu vocea, la Dumnezeul
cel Adevarat, pentru a-L preamari, a-I multumi si a cere
de la El toate lucrurile de care avem nevoie pe plan spi-
ritual si fizic, stiind si crezand ca El ne aude si ne ajuta.

Rugaciunea este mijlocul si calea prin care credincio-
sul se poate inalfa la Dumnezeu, Cel Atotputernic si Ne-
maérginit. Tn rugaciune crestinul vorbeste direct cu Dum-
nezeu, ca unui Parinte Bun, caruia Ti destainuie pasurile,

gandurile si simfdmintele sale. Rugaciunea este veche
ca si omul si ea a fost firul de aur curat ce a legat Cerul
de pamant, pe fiii pamantului de Creatorul lor — Tatal Ce-
resc.

Maica Domnului si toti Sfintii, sunt vii si ne asteapta
sa cerem ajutor de la ei, indemnandu-ne la rugaciune, nu
pentru vreun folos al lor, ci pentru folosul nostru personal
sau colectiv. Caci puterea sufletului sta in rugaciune, si
dupa cum trupul se intareste prin mancaruri si prin dife-
ritele Ingrijiri pe care i le dam, tot astfel si sufletul, vrea
mai intai de toate rugaciune si astfel incetul cu incetul se
desteapta. Cel ce se roaga trebuie sa se roage in duh si
in adevar.

Duhul omului este miezul sufletului, partea cea mai
sensibil a sufletului. Tn Ortodoxie persoana umana este
dihotomica, trup si suflet. Credinciosul care se roaga,
trebuie sa se elibereze de orice imaginatie, fie ea si teo-
logica, pentru ca sa vorbeasca in sufletul lui, doar Duhul
lui Dumnezeu. Cand incepi sa te rogi, iti aduci aminte de
péacatele tale si plangi pentru ele. Uneori simti liniste si
bucurie si crezi ca acestea sunt de la vrajmasul. Daca ar
fi de la vrajmasul, dupa spusele Sfintilor Parinti, bucuria
ar fi confuza, nu ar aduce pace si liniste in suflet. Si sa
nu te miri de faptul cd Domnul iti da in rugaciune pace si
liniste, caci nu intotdeauna se intampla acest lucru dupa
vrednicie, ci dupa judecatile nestiute ale lui Dumnezeu.

Rugaciunea nu este un scop in sine, ea este un mij-
loc prin care se dobandeste mantuirea. Dumnezeu care

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 6, Nr. 57, tulie 2025

CdlscdAd ORTODOXA

13

este Atotputernic ar putea in orice clipa sa ne ofere ha-
ina sfinteniei Sale si toate virtutile, fara ca noi sa facem
vreun efort, dar nu ni le ofera, deoarece aceasta ar hrani
si mai mult amorul nostru propriu. Ori Dumnezeu nu do-
reste trufia noastra, caci ea este maica tuturor relelor.
Dumnezeu vrea ca noi, cu inima smerita (pe care El s-o
poata cerceta si curati) sa ne rugam cu staruinta precum
altadata orbul din lerihon si sa Tnsotim rugaciunile cu fap-
te bune si post.

Insemnatatea rugéciunii, ca cel mai elementar mijloc
de sustinere a fiintelor rationale, nu au subliniat-o numai
Apostolii cand L-au rugat pe Domnul pentru aceasta sa-i
invete, ci dintotdeauna a fost cel mai important mijloc de
comunicare al omului cu Creatorul lui, Dumnezeu. Poate
cineva fara exagerare sa spuna ca rugaciunea era cea
dintai datorie si indeletnicire a tuturor fiintelor rationale,
nematerialnice si materialnice,
a fingerilor si oamenilor si maif.
inainte, si dupa cadere, dar mai ¥
ales dupa cadere.

Purtatorii de Dumnezeu pa-
rintii nostri, a caror lucrare prin-
cipala in nevointele lor ascetice [
era rugdaciunea, in chip felurit
definesc si descriu aceasta vir-|
tute. Din definitiile lor vom im-
prumuta si noi cateva, lucru pe
care il consideram mai de pre-
ferat decat sa spunem noi ceva
de la noi.

Sfantul loan Scararul o nu-
meste ,dupa calitatea ei, uni-
re a omului cu Dumnezeu; iar
dupa lucrarea ei, o numeste
sustinere a lumii, impacare cu
Dumnezeu, maica lacrimilor si
invers, fiica lacrimilor, rascum-
parare pacatelor, punte in is
pite, zid Tmpotriva necazurilor,
zdrobirea razboaielor, lucrarea
ingerilor...” si continua astfel cu
multime de caracteristici si lu-
crari si insusiri ale acestei atot-
cuprinzatoare virtuti.

Sfantul Macarie Egipteanul
in cuvantul lui despre rugaciune spune urmatoarele:
,capul a toata sarguinta si culme a tuturor faptelor bune
este staruinta la rugéaciune, prin care ne agonisim si ce-
lelalte virtuti”. Cuviosul Nil Ascetul, Tn capitolul al treilea
,Despre rugaciune”, spune: ,Rugaciunea este convorbi-
rea mintii cu Dumnezeu”.

ince priveste locul unde trebuie sa facem rugaciunea,
este de stiut ca pentru cel ce se roaga bine, orice loc este
potrivit: ,In tot locul taméaie se aduce numelui Meu” (Mal.
I, 11) si ,Voiesc dar ca sa se roage barbatii in tot locul” (I
Tim. 2, 8). Mantuitorul Se ruga in templu si in sinagoga,
in loc pustiu si in munti, n foisor si in gradina Maslinilor,
pe cruce si in alte locuri. lacob Patriarhul si facea ruga-
ciunea pe camp. Daniil Proorocul, in groapa cu lei, Sfintii
Apostoli Pavel si Sila, in temnitd, unde culcati si incatu-
sati Tn lanturi au zguduit inchisoarea din temelii (Fapte
16, 25-26).

¢ 0 yawk

Dumnezeu primeste sa | se graiasca in tot locul
(Fapte 17, 24), dupa cum aminteste Mantuitorul femeii
samarinence (loan 4, 23). Deci ne putem ruga oriunde.
Dumnezeu nu tine seama de nici un fel de loc, pentru ca
El cere doar inima cucernica.

Cand auzim clopotele bisericii chemandu-ne la ruga-
ciune, daca nu putem sa mergem la biserica, se cuvine,
totusi, sa lasam toate de o parte si sa facem o rugaciune.
Caci ,cel ce se roaga odata cu Biserica, se roaga in felul
cel mai folositor”, spune Fericitul Augustin.

Biserica este locul de rugaciune céruia i se potrives-
te, fara indoiala, fagaduinta Mantuitorului: ,Unde sunt
doi sau trei adunati in numele Meu, acolo sunt si Eu in
mijlocul lor” (Matei 18, 20). Deci, cei ce zic ca nu este
nevoie sa mergem sa ne rugam in biserica, deoarece
lumea intreaga este Biserica lui Dumnezeu, nu numai ca
gresesc, dar nici nu stiu ce este
rugaciunea. Pentru ca cel de
buna credinta nu se roaga nu-
mai in biserica, ci se roaga mult
si staruitor si in alt loc, unul ca
acela se va duce negresit si la
biserica.

Sa cerem cele ce sporesc
marirea lui Dumnezeu si ajuta
mantuirii sufletelor noastre: ,Ca-
utati mai intai imparatia lui Dum-
nezeu si dreptatea Lui, i acestea
toate (adica mancarea, bautura
si imbracamintea) se vor adau-
ga voua” (Matei 6, 33). Sau, cu
alte cuvinte: ,Cereti in rugaciu-
nile voastre ca sa obtineti lucruri
ceresti Si netrecatoare, pentru ca
primindu-le ca atare s& mosteniti
imparatia cerului si sa va bucurati
de cele mai mari bunuri. lar cele
pamantesti si mici de care aveti
nevoie pentru trebuintele trupului,
vi le va da Tatal pe deasupra, in
masura trebuitoare”. ,Cereti bu-
natatile viitoare si veti primi buna-
tatile de acum. Nu doriti lucrurile
de aici, ca le veti avea negresit” .

Cel ce cauta bunatati ceresti
dobandeste negresit si pe cele pamantesti. imparatul So-
lomon a cerut intelepciune, spre a carmui bine poporul
Israil, iar Dumnezeu i-a dat nu numai intelepciune, ci si
prisos de bunatati pamantesti (Ill Regi 3, 1113). Deci tre-
buie sa ne rugam pentru cele trebuincioase vietii, atat
pentru noi, cat si pentru altii, dar sa tinem seama ca nu
cumva sa cerem lucruri care sa priveasca relele noastre
inclinari, ca Dumnezeu nu asculta asemenea rugaciuni
(lacov 4, 3).

Cine cere Ilui Dumnezeu bogatie, dregatorii, slava de-
sarta ori altele de acest fel, nu cautd marirea lui Dumne-
zeu, ci lucruri trecatoare; acela injoseste pe Dumnezeu,
Domnul si Stapénul, la treapta de slujitor al poftelor lui, al
zgarceniei lui, al vietii lui desfranate.

Pr. Prof. Catalin-Vasile Manescu
Parohia Podari, jud. Dolj
Sursa foto: emag.ro

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



14

CdlscdAd ORTODOXA

An 6, Nr. 57, tulie 2025

Sf. Cuv: Dometie,cel/Milostivide Ia Ramet: 6 iuvie)

Sfantul Cuvios Dometie cel Milostiv (15 octombrie
1924 — 6 iulie 1975) este recunoscut ca un parinte spi-
ritual deosebit din Romania, avand un rol esential n
secolul XX, fiind duhovnic la Manastirea Ramet si pre-
ot misionar dedicat comunitatilor mocanesti din Muntii
Apuseni. Parintele Dumitru Staniloae I-a caracterizat
drept ,un erou al credintei, un om cu o sfintenie si pu-
ritate exceptionale”.

Cuviosul s-a nascut in satul Marculesti, comuna
Balanesti, judetul Buzau, pe 15 octombrie 1924, pri-
mind la botez numele de Stelian. Provenind dintr-o fa-
milie cu doisprezece copii, Stelian era al patrulea din-
tre acestia, parintii sai, loan si Filofteia, fiind oameni
foarte credinciosi care le-au insuflat copiilor dragostea
pentru Dumnezeu si semenii. Intreaga familie a fost
orientata catre viata spirituala; de exemplu, fratele sau,
Gheorghe, a devenit cantaret bisericesc, Mihai a fost
hirotonit ca preot la Sibiu, iar sora sa, Eugenia, a ales
viata monahala la Manastirea Ramet, ludnd numele de
Eudoxia. Dupa moartea tatalui, mama sa a intrat si ea
in manastire, fiind renumita sub numele de Filotimia.

Stelian a fost atras de domeniul educatiei si spiri-
tualitatii, terminénd scoala din comuna Tarlele Filiului,
judetul Braila, in 1937. Cu o profunda pasiune pentru
Biserica lui Hristos, a urmat Seminarul Teologic din
Buzau, finalizadndu-l ca sef de promotie. Intre 1945 si
1949, a studiat Teologia si a obtinut diploma de
licentd cu rezultate exceptionale, fiind indru-
mat de parintele profesor Dumitru Stani-
loae, avand ca lucrare de licenta un stu-
diu asupra ,Marturisirii Ortodoxe a lui
Petru Movila”.

Avand o chemare puternica pentru
viata monahala, s-a calugarit pe 6 iu-
lie 1949 la Manastirea Prislop si a fost
hirotonit preot pe 6 august 1949 la Ma-
nastirea Hodos-Bodrog, primind hirote-
sia de duhovnic din partea episcopului
Andrei Magieru in catedrala episcopala din
Arad. Pe 14 septembrie, a primit haina
monahala la Manastirea Prislop, alaturi |
de colegul sdu Antonie Plamadeala, ,

tele asumate in fata lui Dumnezeu, a [l
respectat cu strictete cele trei voturi |
calugaresti, tréind o viata de smere-
nie si sacrificiu.

Cuviosul Dometie a fost staret si
preot misionar timp de zece ani in
diverse sate si manastiri din Arde- |
al, inclusiv Prislop, Afteea-Hateg,
Piatra Fantanelor-Nasaud, Drago-
miresti-Maramures si Ciolanu-Bu-
zau. Din 1959, a slujit ca duhovnic
la Manastirea Ramet si ca preot misionar in satele mo-
canilor din Muntii Apuseni, avand un impact semnifi-
cativ asupra revitalizarii vietii monahale si spirituale,
dedicAndu-se Tn paralel cu administrarea eficienta a
manastirii. A contribuit la restaurarea bisericii, constru-
ind doua case bisericesti, ateliere pentru lucrari de co-
voare, o trapeza cu bucatarie, un arhondaric, a adus
electricitate si apa potabild in manastire si, in 1969,
a nfiintat, impreuna cu sora sa Eudoxia Manolache,
muzeul manastirii si o scoala pentru copiii din Ramet.

Dupa 26 de ani de dedicare in monahism si slujire
Bisericii, Cuviosul Dometie a trecut la cele vesnice in
vara anului 1975, la scurt timp dupa ce a terminat cu
succes studiile doctorale cu nota maxima la Institutul
Teologic din Bucuresti, specializdndu-se in Teologie
Sistematica. Acest calugar neobosit, duhovnic si in-
drumator spiritual, a dus o viata deosebita, exemplara,
chiar si pana la sacrificiu. Datorita modestiei si grijii
sale pentru oameni, Sfantul Cuvios Dometie cel Milos-
tiv a primit de la Dumnezeu daruri spirituale semnifica-
tive, devenind un model pentru multi. A reusit s& aduca
oameni la credintd, astfel incat, dupa moartea sa, a
fost denumit ,apostolul motilor”. A fost, conform spuse-
lor Parintelui Dumitru Staniloae, ,un erou al credintei,
un suflet de mare sfintenie si puritate”.

Parintele Dometie Manolache de la Manastirea Ra-
met din Ardeal a fost canonizat sub denumirea oficiala
de Sfantul Cuvios Dometie cel Milostiv de la Ramet.
Fara indoiala, el nu a fost doar milostiv, ci a avut multe
alte calitati remarcabile, fiind cunoscut ca ,Duhovnicul
Apusenilor”, un predicator evlavios, un duhovnic ta-
lentat, un gospodar extrem de muncitor (pana la epu-
izare), un teolog erudit si profund, un iubitor fervent
al slujbelor divine (pana la pierderea vocii), un monah
foarte atent la nevoile simple dar urgente ale mirenilor

(pana la o mare daruire de sine), un prieten de in-
credere al celor mai umili si un pastor dedicat
pana la epuizare completa.

Preferam sa-i spunem ,pastorul cel

bun”, deoarece este remarcabil si spe-
cific faptul ca, fiind monah — un crestin
alaturi de Dumnezeu — a fost, in mod
paradoxal, deschis si dedicat mireni-
lor, pe care i-a iubit, i-a servit si i-a
inteles mult mai bine decat cei mai
apropiati de ei din lume. Rolul si tra-
saturile calugarului vizeaza in principal
interiorizarea, pe care multi o considera
ca o separare necesara (chiar daca nu si
i \fizicé) de lume, de laici si de incercarile
acestora.
- Parintele Dometie a fost un ade-
varat monah, traind profund expe-
riente spirituale remarcabile, intre-

cunoscute) de cei care I-au Intalnit.
Totusi, spre deosebire de alti céalu-
gari, acest aspect nu Il-a impiedi-
cat sa ramana apropiat de mireni,
in special de cei saraci si nevo-
iasi, el intelegand foarte bine su-
ferintele, dificultatile si nevoile
acestora.
Paradoxul dintre interiorizare
si daruire se explica simplu si
profund prin iubire. Parintele Dometie a ales sa devina
monah nu doar pentru a-si salva sufletul, ci si pentru
a-i ajuta, pe cat putea, pe toti fratii sai. El a demonstrat
exceptional cd& monahismul nu Tnseamna o izolare
egoista si o ,méantuire personala”, ci mai degraba o eli-
berare de tentatiile lumii si o dedicare fata de semenii
sai. Asadar, el a confirmat adevarul patristic ca ,seme-
nul este mantuirea ta”. Amin.
Pr. Alin-Constantin Nicola
Sursa foto: doxologia.ro

T -

m
| W

SO O

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



An 6, Nr. 57, tulie 2025

CdlscdAd ORTODOXA

15

ii?

- 4 -
ALl -\ > ’ ‘ N N/t N4

"‘ 4“ J J —— A N bbbl e | ‘ - e e T s

Tncepem o serie de traduceri ale cartii Parintelui Staniloae,
, A ENA OPOOAO=0O OIKOYMENIZMO. EYXAPIZTIA -
MIZTH - EKKAHZIA” (,Spre un ecumenism ortodox, Euharistie,
Credinta, Bisericd”), aparuta la Editura A@QZ, Pireu, in 1976.
Este pentru prima data cand aceasta carte de referinta se in-
cearca a fi tradusa in intregime in limba romana. Speram ca
ea va fi edificatoare pentru principiile unui ecumenism pe linie
ortodoxa (Prof. M.-I. C.)

Capitolul |

Miscarea Ecumenica, subliniind in mod special in viata bi-
sericilor' grija pentru reunificarea lor si punand bisericile in dia-
log, are o valoare incontestabila.

Totusi, printre atatea idei si expresii pe care le-a pus in circu-
latie, exista unele care, prin natura lor, provoaca confuzie si dimi-
nueaza valoarea absoluta a unor convingeri de importanta funda-
mentald. Din dorinta mare de unitate, apare din cand in cand un
entuziasm facil, care crede ca prin caldura emotionala poate sa
topeasca realitatea si s& o remodeleze fara dificultate. Se creeaza
chiar si o mentalitate diplomaticd de compromis, care crede ca
poate impdca, prin concesii reciproce, anumite pozitii dogmatice
sau situatii mai generale care mentin bisericile separate.

Aceste doua moduri prin care este tratatéd — sau trecuta cu
vederea — realitatea, arata o anumita elasticitate sau o relativi-
zare a valorii atribuite unor articole de credinta ale bisericilor.
Aceasta relativizare reflecta, poate, importanta foarte scazuta
pe care unele grupari crestine — in ansamblul lor sau in une-
le dintre cercurile lor — o acorda acestor articole de credinta.
Acestea propun, din entuziasm sau dintr-o mentalitate diplo-
matica, tranzactii si compromisuri cu privire la acestea, tocmai
pentru ca nu au nimic de pierdut prin ceea ce propun.

Insa aceste compromisuri reprezinta un mare pericol pentru
Bisericile in care articolele respective au o importantd de prim
rang. Pentru aceste Biserici, astfel de propuneri de tranzactii
si compromisuri echivaleaza cu atacuri fatise. Adica, spiritul
distructiv al compromisului manifestat de unele grupari cres-
tine, in ceea ce priveste subestimarea valorii unor dogme, se
izbeste de zidul credintei altor Biserici, pentru care aceleasi in-
vataturi au o importanta fundamentala. Aceasta pentru ca acele
dogme constituie organic chiar fiinta Bisericilor, exprimand in
mod esential pe Hristos si asigurand credinta adevarata in El.?

O astfel de atitudine de compromis fata de Sfanta Euharis-
tie s-a format in atmosfera Miscarii Ecumenice prin tendinta
numita ,inter-comuniune” (Intercommunion). Chiar si folosirea
acestui termen exprima limpede spiritul compromisului sau o
dispozitie de negociere emotionala in privinta Sfintei Euharistii.
Pentru ca reflecta importanta secundara sau exterioara pe care
grupdrile crestine, in s&nul carora a aparut mai intai aceasta
idee, o atribuie Tnvataturii si celebrarii Tainei.

Fiind un derivat al spiritului de negociere, conceptia despre ,in-
ter-comuniune” contine in sine o contradictie evidenta, atat logica,
cat si reald. Nu este vorba aici despre o ,coincidenta a contrariilor”
care constituie orice unitate adevarata, bogata in sinteza, ci des-
pre 0 ,ne-coincidenta a contrariilor”, in care pozitiile opuse sunt pur
si_simplu anulate, deoarece negarea unei pozitii face imposibila

x»

e ——

afirmarea ei sau, cel putin, reduce semnificativ plenitudinea aces-
teia. ,Inter-comuniunea”, ca partasie la Sfanta Euharistie, ar trebui
sa fie o comuniune deplina. Dar, ca ,inter-comuniune”, este mai
putin decét participarea deplina la Sfanta Euharistie si, prin urma-
re, nu poate fi considerata drept comuniune euharistica.

Gruparile care se afla sau vor sa se afle in ,inter-comuni-
une” a Sfintei Euharistii nu se afla si nu se vor afla niciodata
intr-o partasie adevarata si deplind, asa cum este recunoscuta
comuniunea euharistica.

Cum ar putea cineva sa fie unit, pe de o parte, cu Hristos,
daca se impartaseste, si, pe de alta parte, sa nu fie unit cu
ceilalti, daca doar se ,inter-comunica”? Cum ar putea cineva
sa gandeasca diferit in privinta punctelor esentiale ale credintei
fata de ceilalti, in timp ce se afla cu ei in acelasi Hristos?

Ar putea cineva sa fie cu totul in Hristos, alaturi de aceia
care gandesc in multe privinte diferit despre Hristos? In ce ar
putea consta unirea ta ,in Hristos” cu ei, daca gandirea ta des-
pre Hristos nu este aceeasi cu gandirea celor cu care declari
ca te afli in acelasi Hristos? Gandirea ta diferita in privinta unor
puncte esentiale despre Hristos nu altereaza oare intreaga ta
cugetare despre EI?

Cineva ar putea accepta o astfel de unire ,in EI”, in ciuda
deosebirilor de gandire despre Hristos, numai daca ar consi-
dera aceasta unire ca fiind o unire supra-rationald, adica dea-
supra gandirii omenesti si care se manifesta prin intuitie. Insa
aceasta interpretare a unirii presupune de asemenea credinta
comuné n adevarul esential c& prin Sfanta Euharistie ne adu-
nam cu adevarat in Hristos. Ca Hristos devine pentru noi, prin
Sfanta Euharistie, spatiul comun fundamental in care traim, si
ca El este Cel care creeaza in toti aceasta intuitie.

Sfantul Maxim Marturisitorul vorbeste, in acest sens, des-
pre energia transformatoare a harului, care actioneaza dincolo
de perceptie (aioBnaig) si de ratiune (Aoyikry), in cei care parti-
cipa la Sfanta Liturghie — mai ales atunci cand acestia sunt inca
prunci in Hristos.® Este insa vorba despre crestinii care cred in
Hristos intr-un mod unitar si doresc s& progreseze in aceeasi
intelegere a credintei. Dar aceastd unitate nu se gaseste intre
cei care doresc sa exercite ,inter-comuniunea” (81a-Kovwvia).
Si chiar daca [cei din urma-n.tr.] ar spune ca au intuitia unita-
tii provenita dintr-o unire meta-noetica (dincolo de minte/ratiu-
ne-n.tr.) in Hristos, atunci de ce aceasta unire meta-noetica nu
le-ar produce si o unitate de cugetare despre Hristos?

Jinter-comuniunea” pe care o cauta este o comuniune
euharistica, dar careia i lipseste temelia comuniunii de cre-
dinta. Prin urmare, este mai degrab& un cadru formal, exterior
de comuniune. Este o comuniune euharistica ce coexista cu o
ne-comuniune constienta si voita in aspecte esentiale ale cre-
dintei. Ajungem sa intelegem mai clar ce inseamna ne-comu-
niunea, in acest cadru al ,inter-comuniunii”, decat ce ar insem-
na adevarata comuniune. Asadar, daca nu stim ce presupune
acea comuniune care ar putea fi realizata prin ,inter-comuniu-
ne”, nu putem intelege cum ne-comuniunea in credinta ar pu-
tea fi in vreun fel completata prin impartasirea cu dumnezeias-
ca Euharistie.

continuare in pagina 16

" Folosirea uneori a termenului ,biserica” cu litera mica, iar alteori ,Biserica” cu litera mare apartine autorului (n. red. gr.).

2 8f. Maxim Matrturisitorul, Cétre Talasie despre diferite pasaje dificile ale Sfintei Scripturi, 48 (P.G. 90, 433 D): ,,Caci El (Hristos) este din nou
si cetatea, si poarta/usa Bisericii, dupa cuvantul: «Eu sunt usa», adicd aceea care are turnurile, adica intariturile dogmelor dumnezeiesti despre
intrupare.” (De remarcat ca termenul 80pa are atat sens de usd, cat si de poartd — n. trad.)

3 Sf. Maxim Marturisitorul, Mistagogia (PG 91, 704A, col. EMNI TAZ MHIAZ, vol. 1, p. 224, rd. 7-14): ,Si prin harul Sfantului Duh, pururea

nevazut dar prezent intr-un mod propriu, mai ales n timpul Sfintei adunari, (acest har) ii transforma si ii preface pe fiecare dintre cei prezenti, si
fi modeleaza in mod adevarat spre ceea ce este dumnezeiesc, potrivit cu propria lor stare, si fi conduce spre ceea ce este exprimat prin Sfintele
Taine ce se savarsesc, chiar daca el (omul) nu simte aceasta, daca este inca prunc in Hristos si nu poate patrunde in adancul celor ce se petrec”.

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare



16

CdlscdAd ORTODOXA

An 6, Nr. 57, tulie 2025

ii?

- 4 -
ALl -\ N ’ ‘ 7 N N/ I\ 4’

”‘ - f,' J‘ | o N \ N ‘ - | A — vl

Urmare din pagina 15

Inclinatia afectiva naturala si diplomatia conciliantd au pro-
pus formula si au adoptat aplicarea ,inter-comuniunii” in cadrul
unor grupuri care difera in credinta, ca mijloc de reconciliere
Tntre 0 anumita comuniune si o anumitd non-comuniune. Astfel
s-a nascut o formula si o practica falsa, aflate in contradictie cu
insasi esenta lor. Ea este acceptata doar de o constiinta care
se lasa adormita, care nu reflecteaza la consecintele finale ale
faptului pe care il exprimé si il practica. O constiintd care crede
ca poate crea o stare contradictorie sau neclara si sa tréiasca
permanent in ea. Doar o astfel de constiinta, care este dispusa
s& se impace cu reziduul ne-comuniunii in credinta, poate cre-
de ca realizeaza, in ciuda acestui reziduu al credintei, o comu-
niune adevarata si vesnica.

Nu punem la indoiald ca cineva ar putea obtine un ase-
menea reziduu (o pace superficiald), dar cum ar fi posibil sa-I
mentind pe termen lung? Sau cum ar putea cineva sa instituie
in mod concret un astfel de compromis in practica Euharisti-
ei, care presupune a fi exercitatad in conditiile acelei trezviilvi-
gilente supreme, corespunzand importantei ei? Oare practica
Euharistiei nu este, pentru o constiinta treaza, prin ea insasi, o
marturisire a lui Hristos la un nivel de claritate cristalind?

Absenta unei astfel de constiinte treze la sustinatorii ,in-
ter-comuniunii” se arata in cele doua stari posibile in care aces-
tia s-ar putea afla:

Dacéa acestia cred, in primul rand, ca prin ,inter-comuniu-
nea” Euharistiei realizeazéa o comuniune depling, atunci pun
Euharistia mai presus de toate si dispretuiesc comuniunea in
alte puncte importante ale credintei. Si cum pot afirma ca se
realizeaza o astfel de comuniune prin Euharistie, cand lipseste
comuniunea de credinta? Dat fiind ca printre diferentele de cre-
dintd se numara si credinta in Euharistie, asupra careia biseri-
cile au invataturi extrem de diferite, putem spune mai degraba
ca aceasta prima opinie reprezintd o atitudine de dispret fata
de comoara credintei, dar si fata de invatatura Bisericii despre
Euharistie. Dar atunci aceasta conceptie nu admite ca prin sim-
pla ,inter-comuniune” euharistica se realizeaza o comuniune
reala.

Daca, dimpotriva, se admite ca prin ,inter-comuniune” nu se
urmareste o comuniune ontologica, adevarata ,in Hristos”, ci
doar una psihologica, limitata, ca un mijloc de apropiere in cre-
dint&, atunci se disprefuieste, in esenta, Euharistia. Totusi, se
respecta comoara credintei fiecarei biserici, in toate variantele
ei, fiind dat ca nu se poate renunta la aceste variante.

Aceasta a doua opinie se potriveste multor grupuri crestine
formate Tn urma Reformei, pentru care Euharistia, la fel ca si
Botezul — singura Taind pe care o mai recunosc —, este mai
degraba o manifestare exterioara a solidaritatii crestine, si nu
un mijloc de intrare n spatiul harului sau de unire spiritual-on-
tologica cu Hristos. Astfel nsa, nici aceastd a doua opinie —
interpretare a ,inter-comuniunii” — nu sustine ca s-ar realiza o
comuniune profund&. De fapt, sustinatorii acestei interpretari
nu cred Tntr-o comuniune spiritual-ontologicé realizata prin ,in-
ter-comuniune” intre cei care o practica. Dar nici intr-o comuni-
une realizata prin credintd nu cred, deoarece parerile lor, chiar
si in domeniul credintei, sunt adesea foarte diferite. De aceea
pot afirma ca, avand in vedere diferentele de credintd pe care
le admit intre ei, chiar si atunci cand apartin aceleiasi confesi-
uni, comuniunea Euharisticd comuna este mai corect numita
H»inter-comuniune”. Cu toate acestea, ei afirma ca prin aceasta
realizeaza un grad de comuniune mai inalt decat cel pe care il

e ———

au in credinta. Dar aceasta comuniune nu este totusi una de-
pling, ontologic-spirituala, precum cea care se realizeaza prin
Sfanta Euharistie Tn Biserica Ortodoxa. Este o comuniune de
neinteles, lipsita de profunzime si de o constitutie ontologica,
care ar putea fi considerata, dintr-un anumit punct de vedere,
0 non-comuniune.

Si in cele doua puncte de vedere mentionate mai sus se
reflectd o intelegere diferita fatd de invatatura ortodoxa despre
unitate. O perceptie emotional-externd si nu profund ontolo-
gic-duhovniceasca, asa cum se realizeaza in Biserica Ortodo-
x& prin credinta si prin dumnezeiasca Euharistie.

Pot oare membrii Bisericii Ortodoxe sa coboare dumneze-
iasca Euharistie, din rolul ei de unire profunda in Hristos, in
rolul unei comuniuni sentimentale, superficiale si trecatoare?

Atitudinea diferita fatd de ,inter-comuniune” implica si o alta
perceptie despre Biserica. Cei care pledeaza pentru ,inter-co-
muniune” exprima nu doar o subestimare a unitatii in credinta si
a importantei dumnezeiestii Euharistii, ci si o conceptie non-on-
tologica despre Biserica — o conceptie pe care Ortodoxia nu
o poate accepta. Ortodoxia considera Biserica drept o unire
profund& si ontologica, inradacinata in Hristos, iar dumneze-
iasca Euharistie este mijlocul suprem de pastrare neintrerupta
a acestei unitati. Nu poate cobori dumnezeiasca Euharistie la
nivelul unei unitdti pur sentimentale si superficiale intre cres-
tini. Aceasta ar avea implicatii serioase asupra propriei inva-
taturi despre Biserica si ar insemna o restrangere a notiunii de
Biserica in aceasta intelegere. Pentru ortodocsi ar fi greu sa
inteleagd si sa participe la dumnezeiasca Euharistie cu doua
sensuri: sa accepte ca are un rol atunci cand participa la ea
impreuna cu ceilalti membri ai Bisericii Ortodoxe si un alt rol
atunci cand o primesc impreuna cu cei care nu sunt membri ai
Bisericii Ortodoxe.

Unitatea credintei si convingerea cd in dumnezeiasca
Euharistie ne impartasim cu acelasi Trup si Sange al lui Hris-
tos, al Dumnezeu-Omului, este in Ortodoxie inseparabila de
convingerea ca Biserica este o unire profund ontologica a cre-
dinciosilor cu Hristos si intre ei, in Hristos. Fara unitatea credin-
tei si fara impartasirea din acelasi Trup si Sange al Cuvantului
intrupat, nu ar putea exista o astfel de Biserica — o Biserica
in adevaratul sens al cuvantului. Fara unitatea in credinta si
fara o Biserica in acest sens, nu s-ar putea realiza 0 asemenea
comuniune Euharistica.

Biserica, ca Trup al Cuvantului care extinde intruparea Sa,
continud sa se hraneasca prin dumnezeiasca Euharistie. Ea
este acceptata de la inceput ca Trup extins al Cuvantului intru-
pat. El continua in ea sa Se ofere ca Trup si Sange personal,
spre hrana si bautura pentru cei care fac parte din acest Trup
tainic extins sau pentru cei care doresc sa-l apartina. In cele din
urma, nu ar putea exista o unitate fara Biserica si fara comuniu-
ne, in sensul dumnezeiestii Euharistii asa cum am prezentat-o.

Unitatea ecleziald, unitatea in credinta si unitatea in dum-
nezeiasca Euharistie sunt cele trei coordonate care nu pot fi
separate si care sunt interdependente pentru o comuniune si 0
viatd deplind in Hristos.

Asadar, pentru Biserica Ortodoxa, ,inter-comuniunea” care
separa comuniunea in dumnezeiasca Euharistie de unitatea
credintei si de unitatea ecleziala este inacceptabila. Mai precis,
este un pericol de dizolvare a Bisericii, o dizolvare a unit&tii
credintei si o suspendare a dumnezeiestii Euharistii.

(va urma)

Traducere realizatéd de Prof. Mihai-lonut Coana

Revista gratuita cu aparitie lunara, in tiraj de 20 de exemplare





