
1An 5, Nr. 39, ianuarie 2024

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

CALEA ORTODOXĂAn 5, Nr. 49, noiembrie 2024

CALEA ORTODOXĂ
Revistă creștin-ortodoxă, cu caracter hristocentric și eclesiocentric

Anul 5, Nr. 49, noiembrie 2024

Editorial Despre nemilostivirea de aici!
„Iar bogatul a zis: Rogu-te, dar, părinte, să-l trimiți în 

casa tatălui meu, căci am cinci frați, să le spună lor acestea, 
ca să nu vină și ei în acest loc de chin. Și i-a zis Avraam: 
Au pe Moise și pe proroci; să asculte de ei. Iar el a zis: Nu, 
părinte Avraame, ci, dacă cineva dintre morți se va duce 
la ei, se vor pocăi. Și i-a zis Avraam: Dacă nu ascultă de 
Moise și de proroci, nu vor crede nici dacă ar învia cineva 
din morți” (Luca 16, 27-31)

În Sfânta Evanghelie de astăzi Mântuitorul nu ne spune 
numele bogatului, care deși petrecea pe pământ în chip 
strălucit în toate zilele vieții sale, îmbrăcându-se în porfiră 
și vison, totuși nu a ajuns vrednic ca numele său să fie scris 
în ceruri pentru a fi pomenit de Dumnezeu, în timp ce să-
racul Lazăr, al cărui nume înseamnă cel care a fost ajutat, 
a fost rostit, fiind scris de Dumnezeu în cartea Sa, întrucât 
bogatul nu l-a ajutat, iar el și-a pus nădejdea în ajutorul lui 
Dumnezeu. 

Vedem că Sfân-
ta Evanghelie nu ne 
spune că bogatul ar fi 
răpit averea cuiva, sau 
că ar fi comis anumite 
nedreptăți sau că era 
lacom, ci răul pe care 
îl face este că în mân-
dria sa, nu îl vede pe 
săracul Lazăr zăcând 
la poarta sa, sau chiar 
dacă îl vede, nu îl bagă 
în seamă. Nu putem să 
spunem că nu l-a cu-
noscut pentru că atunci 
când îl vede în sânul lui 
Avraam îi cere ca Lazăr să fie cel care să îi ajute la alinarea 
chinurilor din iad, sau ca trimis spre îndreptarea fraților săi. 

Dacă pentru el poruncile lui Dumnezeu nu însemnau 
nimic, pentru că nu se raporta la ele, ca să împlinească 
iubirea față de aproapele, atunci ar fi trebuit măcar să-i fie 
milă de starea lui Lazăr, ca semen al său, gândindu-se că 
în orice clipă ar fi putut să ajungă asemenea lui, iar ajutorul 
de care săracul ar fi avut nevoie nu însemna să-i dea din 
averea sa, ci ceea ce el arunca, firimiturile care cădeau 
de la masa sa. Pe lângă sărăcie Lazăr mai purta și o altă 
povară și mai grea și anume boala cumplită de care zăcea, 

plin fiind de bube. Până și câinii îl ajutau cu îngrijirea lor, 
pentru că veneau și îi lingeau bubele lui, așa cum fac ani-
malele care își alină propriile suferințe cu limba, domolind 
durerea și lingând cu grijă bubele lor. Cu alte cuvinte câinii 
erau mai milostivi decât bogatul, care nu simțea nicio milă 
față de semenul său. 

Desigur nu trebuie să ne înfricoșăm de faptul că bogatul 
a ajuns să se zbată în chinurile iadului, că nu din cauza 
averii trebuie să se teamă cineva, ci din cauza lăcomiei, 
pentru că nimeni nu avea mai multă bogăție ca Avraam, 
dar să aibă și credința lui Avraam, ca să nu fie stăpânit de 
bogăție, ci el să stăpânească peste ea. Acest Patriarh este 
primul care a ales credința lucrurilor viitoare în locul plăcerii 
trecătoare, chemat fiind de Dumnezeu, el s-a lipsit de tot 
ceea ce a avut, trăind printre străini și cugetând la bogăția 
viitoare prin nenorocirile prezente. Iar când Dumnezeu i-a 

dăruit și bogăție ca 
nimeni altuia, a fost 
milostiv și primitor de 
străini încât s-a în-
vrednicit să primeas-
că în gazdă pe îngeri.

Bogatul l-a văzut 
pe Avraam deasu-
pra tuturor drepților, 
pentru că era iubitor 
de săraci, primitor de 
străini și milostiv față 
de oameni, așa cum 
îl vedem că mijloceș-
te față de cei din So-
doma în contrast cu 
sine, care nu a avut 

milă de săracul Lazăr de la poarta sa. Și deși l-a recunos-
cut pe Avraam drept părinte, iar Avraam l-a numit fiu, totuși 
nu a putut să îl ajute, pentru că zice: „tu ai primit cele bune 
ale tale în viața ta, iar Lazăr, asemenea, pe cele rele; și 
acum aici el se mângâie, iar tu te chinuiești”. Exact ca într-o 
balanță. Avraam a ignorat cererea bogatului în durerea sa, 
pentru că și el a ignorat cererea săracului pe pământ. Bo-
gatul ajunge să-și dorească în iad ceea ce niciodată nu ar 
fi sperat atunci când se bucura în desfătările sale.

Când bogatul a aflat că nu poate primi mângâiere i-a 
cerut lui Avraam să îl trimită pe Lazăr în casa tatălui său 
și să spună celor cinci frați ai săi, ca nu cumva să ajungă 
și ei în același loc de chin. Și i-a zis Avraam: „Au pe Moise 
și pe proroci; să asculte de ei”. Dacă nu ascultă de Moise 
și de proroci, nu vor crede nici dacă ar învia cineva dintre 
morți. 

Pr. Prof. Gheorghe Ionașcu
(predică la Duminica a XXII-a după Rusalii, 

Bogatul nemilostiv și săracul Lazăr, 
Sf. Ev. Luca 16, 19-31, 3 noiembrie)

Sursă foto: Sf. Evanghelie

Pilda Samarineanului milostiv .................................................. 2
Pilda bogatului căruia i-a rodit țarina ...................................... 3
Poezie creștină ......................................................................... 4
În palma ta, Măicuță ................................................................ 7
Dregătorul bogat – păzirea poruncilor ..................................... 7
File de Sinaxar ......................................................................... 9
Sf. Ierarh Andrei Șaguna ......................................................... 10
Apocalipsa: îndepărtarea vălului (3) ......................................... 11

Cuprins



CALEA ORTODOXĂ2 An 5, Nr. 49, noiembrie 2024

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Fondator: Prof. Mihai-Ionuț Coană 
Telefon: 0770/271.435      E-mail: mihai.coana@hotmail.com
Editor: S.C. GENERAL MEDIATECH S.R.L.
ISSN: 2734-7206; ISSN-L: 2734-7206; ISSN online: 2734-7214
Redacția:
- Prof. Mihai-Ionuț Coană
- Pr. Marius-Olivian Tănasie
- Pr. Prof. Gheorghe Ionașcu
- Pr. Daniel Budeanu
- Prof. Ionuț-Cătălin I. Popescu
- Dumitra Groza – corectură
- Monica şi Radu Buțu
- Mihai Șomănescu
- Tiberiu Grigoriu – DTP
Redacţia are dreptul luării deciziei de publicare şi stabilirii datei 
şi formei de apariţie, integrale sau parţiale, după caz, a materia-
lelor primite spre publicare.
Responsabilitatea pentru textele publicate revine în exclusivitate autorilor. 
De asemenea, trebuie respectată legea dreptului de autor. (Legea 8/1996)
Revista este disponibilă și pe site-ul: www.caleaortodoxa.com
Tipar: Tipografia Universității „Constantin Brâncuși”, 
   telefon 0253/214.307, int. 415

Pilda Samarineanului milostiv sau despre felul în care 
putem fi cu adevărat „aproapele” semenilor noștri

„Iar un samarinean, mergând pe cale, a venit 
la el și, văzându-l, i s-a făcut milă și, apropiin-
du-se, i-a legat rănile, turnând pe ele untdelemn 
și vin; apoi, punându-l pe asinul său, l-a dus la o 
casă de oaspeți și a purtat grijă de el. Iar a doua 
zi, scoțând doi dinari, i-a dat gazdei și i-a zis: Ai 
grijă de el și, ce vei mai cheltui, eu, când mă voi 
întoarce, îți voi da. Deci, care dintre aceștia trei ți 
se pare că a fost aproapele celui căzut între tâl-
hari? Iar el a răspuns: Cel care a făcut milă cu el. 
Și Iisus i-a zis: Mergi și fă și tu asemenea” (Luca 
10, 33-37).

Duminica a XXV-a după Rusalii ne oferă pri-
lejul de a vedea care sunt cele mai mari porunci 
dumnezeiești și cum putem fi cu adevărat aproa-
pele semenilor noștri, mai 
ales al celor aflați în necaz, 
săraci și bolnavi.

Întrebat de către un învă-
țător de Lege despre cum 
poate fi dobândită viața veș-
nică, Mântuitorul nostru Ii-
sus Hristos răspunde la rân-
dul Său cu o întrebare: „Ce 
este scris în Lege? Cum 
citești”. Învățătorul de Lege 
spune că: „Să iubești pe 
Domnul Dumnezeul tău din 
toată inima ta și din tot sufletul tău și din toată pu-
terea ta și din tot cugetul tău, iar pe aproapele tău 
ca pe tine însuți!”. Domnul Iisus Hristos ne arată 
faptul că împlinind aceste două porunci, a iubirii 

de Dumnezeu și cea a iubirii de semeni, vom fi vii 
cu adevărat înaintea Lui Dumnezeu. Sfinții Părinți 
afirmă faptul că într-un om obișnuit pot sălășlui 
trei tipuri de iubire: iubirea de Dumnezeu, iubi-
rea de aproapele nostru și iubirea față de sine. 
Observați cum nu în mod întâmplător iubirea de 
Dumnezeu este prima, după care urmează iubi-
rea de semeni și cea față de sine. Cu alte cuvinte, 
în viața noastră, iubirea pentru Dumnezeu trebu-
ie să fie întotdeauna pe primul plan, apoi iubirea 
față de aproapele și iubirea de sine. Oricare altă 
ordine a acestor feluri de iubire este nefirească 
și dăunătoare pentru sufletul și viața omului, căci 
cel care iubește întâi pe semeni (rude, copii, pri-
eteni ș.a.), apoi Dumnezeu și pe sine, greșește, 
la fel cum cel care se iubește numai pe sine cade 

în păcatul idolatriei (făcând 
din egoul sau persoana sa 
un idol). Iubirea Lui Dum-
nezeu trebuie să sălășlu-
iască în om în cel mai mare 
grad, după care să urmeze 
iubirea semenilor și abia la 
urmă, iubirea de sine.

Dorind să ne arate cine 
este cu adevărat aproapele 
nostru, Mântuitorul nostru 
Iisus Hristos vorbește în Pil-
da Sa despre un om căzut 

între tâlhari, care după ce l-au dezbrăcat și l-au 
rănit, îl lasă aproape mort. Foarte frumos tâlcu-
iește această Pildă părintele Arsenie Boca, viito-
rul sfânt ce va fi canonizat în anul 2025, când 
spune că omul căzut între tâlhari este păcătosul 
care rănit, de către tâlharii demoni, prin patimi de 
ocară și păcate de tot felul, mai ales păcate de 
moarte (iubirea de bani și de avuții, invidia, lenea, 
desfrânarea, mândria, lăcomia și mânia). O dată 
cu săvârșirea păcatelor, omul este dezbrăcat de 
harul divin pe care nu îl mai poate dobândi decât 
printr-o pocăință sinceră și mărturisirea păcate-
lor. Coborârea de la Ierusalim la Ierihon semnifică 
coborârea omului de la viața adevărată, cereas-
că, duhovnicească, la viața pământească, lu-
mească, trecătoare. Preotul și levitul care trec pe 
lângă cel căzut semnifică Legea Vechiului Testa-
ment care era incapabilă să-l ridice pe om și să-l 
conducă spre mântuire, în timp ce untdelemnul și 
vinul cu care samarineanul milostiv leagă rănile 



3An 5, Nr. 39, ianuarie 2024

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

CALEA ORTODOXĂAn 5, Nr. 49, noiembrie 2024

Pilda bogatului căruia i-a rodit țarina
Evanghelia de duminica trecută ne-a relatat 

pilda despre Milostivul Samarinean și s-a în-
cheiat cu aceste cuvinte: „Atunci Iisus i-a zis: 
Du-te și fă și tu asemenea” (Luca 10, 37). Și 
Evanghelia de astăzi – cum se termină? „Iar 
Dumnezeu i-a zis: Nebune! În această noap-
te vor cere de la tine sufletul tău. Și cele ce ai 
pregătit ale cui vor fi? Așa se întâmplă cu cel 
ce-și adună comori sieși și nu se îmbogățește 
în Dumnezeu” (Luca 12, 20-21).

Iată două căi diferite. Amândouă ne duc la ul-
timul nostru moment – la moarte. Dar nu există 
moarte, ci mai degrabă viață veșnică. Aceasta 
înseamnă că aceste drumuri diferite ne aduc la 
tainica trecere, la întâlnirea cu veșnicia lui Dum-
nezeu. Cu toții tre-
buie să întâlnim 
acest „ceva tainic”. 
Și această întâlni-
re se va dovedi a fi 
cel mai important 
moment din întrea-
ga noastră viață pe 
pământ, practic mo-
mentul pentru care 
am trăit întreaga 
noastră viață. Nici 
măcar nu există cu-
vinte în limba noastră care să exprime această 
clipă; dar Evanghelia de azi și, de asemenea, 
Evanghelia de duminica trecută ne oferă câteva 
indicații despre acest moment, această întâlnire. 
La sfârșitul unui drum va tuna cuvântul înfricoșă-
tor al lui Dumnezeu: „Nebune!” (Luca 12,20). La 
capătul celuilalt drum, Evanghelia nici măcar nu 
ne dă cuvântul pe care îl vom auzi, ci spune doar: 
„Du-te și fă și tu asemenea!” Asta înseamnă: doar 
fă la fel, acționează în același mod! Și vei primi 

ceea ce niciun cuvânt nu poate exprima.
Ce determină aceste două căi? Întreaga ati-

tudine a vieții noastre. Și această atitudine este 
exprimată în fiecare pas, în fiecare acțiune, în 
fiecare respirație. Și cât de ciudat pare! Atitu-
dinea pare să fie ceva neimportant pentru oa-
meni, ceva întâmplător. Dar nu este așa în ochii 
lui Dumnezeu. Această atitudine este tocmai 
ceea ce definește acea mare taină pe care o 
vom întâlni atunci, în momentul plecării; și ceea 
ce va determina soarta noastră pentru totdeau-
na, pentru veșnicia lui Dumnezeu.

Milostivul Samarinean a trăit în dragoste 
pentru Dumnezeu și aproapele. Și fiecare ființă 
umană era aproapele lui. El era ca și cum ar trăi 

într-o mare familie 
a Tatălui Ceresc. 
Pentru el, toată lu-
mea era frate sau 
soră, iar el era frate 
pentru toată lumea. 
Iar cel care a căzut 
între tâlhari i-a fost 
drag – nu putea tre-
ce pe lângă el. S-a 
oprit, deși probabil 
că și el se grăbea 
cu niște treburi, ca 

cei care au trecut pe acolo. L-a ajutat, l-a pus pe 
asin, l-a adus la o casă de oaspeți și i-a încredin-
țat hangiului grija lui ulterioară. A plătit pentru el 
și, dacă hangiul va fi cheltuit mai mult, a promis 
că îi va da înapoi banii la întoarcere. Din toate 
acestea, nu ne este greu să stabilim atitudinea 
vieții acestui om: l-a iubit pe Dumnezeu din toa-
tă inima, din tot sufletul, din toată puterea, din 
tot cugetul său, iar aproapele lui, ca pe el însuși 
(Luca 10, 27).

omului semnifică Sfintele Taine și harul divin 
care pot face din omul împătimit și păcătos un 
om virtuos, curat la trup și la suflet, un om care 
poate dobândi mântuirea și viața veșnică. 
Revenind la întrebarea inițială, putem să ne 
dăm seama că aproapele nostru este cel din 
imediata vecinătate a noastră, mai ales omul 
aflat în necazuri, suferință, singurătate, boală.

Atunci când venim în întâmpinarea nevoilor 
semenului nostru, când îi oferim ceva pentru a-i 
alina foamea și setea trupească și sufletească 
(prin oferirea de bucate pentru hrana trupească 

și de cuvinte de învățătură duhovnicească 
pentru hrana spirituală sau sufletească), când 
alinăm singurătatea unui om care tânjește după 
companie, când îl încurajăm pe un bolnav și îi 
alinăm suferința, ne asemănăm cu adevărat 
Samarineanului milostiv pe care Domnul 
nostru Iisus Hristos îl dă drept exemplu de 
urmat pentru noi când spune: „Mergi și fă și tu 
asemenea!”. Amin. Marius Stochițoiu

(reflecție la Duminica a XXV-a după Rusalii, 
Sf. Ev. Luca 10, 25-37, 10 noiembrie)

Sursă foto: crestinortodox.ro



CALEA ORTODOXĂ4 An 5, Nr. 49, noiembrie 2024

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Care a fost atitudinea de viață a omului bogat 
în Evanghelia de astăzi? Ca gospodar, se pare 
că era unul bun; iar ca om era înțelept și practic. 
Vezi cum a gândit el: „Voi strica jitnițele mele și 
mai mari le voi zidi și voi strânge acolo tot grâ-
ul și bunătățile mele” (Luca 12:18). Ascultați ce 
spune: jitnițele mele, grâul meu, bunătățile mele, 
nici măcar nu pomenește de Dumnezeu; și to-
tuși recolta a venit de la Dumnezeu! Și mai de-
parte: „Voi zice sufletului meu: Suflete, ai multe 
bunătăți strânse pentru mulți ani; odihnește-te, 
mănâncă, bea, veselește-te” (Luca 12:19). Și 
unde era dragostea lui pentru aproapele? Nu 
era deloc! Nici măcar un gând pentru vecinul 
său. Toată grija era numai pentru el însuși: odih-
nă, mâncare, băutură, veselie – numai pentru el! 
Egoismul – aceasta a fost atitudinea vieții lui.

Care este spiritul vieții noastre, care este 
atitudinea noastră? Cred că dacă răspundem 
sincer la această întrebare, atunci vom vedea 
în noi din ambele de mai sus. Avem în noi milă, 
dar nu puțin egoism. Și dacă este așa, să ne 

gândim la aceste cuvinte: „În această noapte 
sufletul tău ți se va cere”. Într-adevăr, așa este, 
este adevărat. „Noaptea aceasta” înseamnă 
pentru noi orice noapte, orice zi sau oră; dar 
cu siguranță sufletul va fi luat de Dumnezeu în-
tr-o clipă din viitor. Și atunci, ce va auzi sufletul 
nostru? Ceea ce a auzit bogatul, egoistul: „Ne-
bune”? Sau vom vedea acea lumină care i s-a 
arătat Milostivului samarinean? Da, aceasta va 
fi o sentință pentru veșnicie, iar această sentin-
ță depinde de întreaga atitudine a vieții noastre, 
de duhul care ne-a insuflat existența.

Înainte de a fi prea târziu, să alegem această 
atitudine minunată a Samarineanului Milostiv și 
să luptăm cu egoismul nostru ca cel mai mare 
dușman! Să luptăm până la moarte! Și să ne 
amintim mereu: „Fericiți cei milostivi, căci aceia 
se vor milui” (Mt. 5, 7). Amin.

Pr. Marius-Olivian Tănasie
(predică la Duminica a XXVI-a după Rusalii, 

Sf. Ev. Luca 12, 16-21, 17 noiembrie)
Sursă foto: Sf. Evanghelie

Sfântul Mare Mucenic Mina
(11 noiembrie)

Într-o familie creștină
Sfântul Mucenic Mina s-a născut,
Cam pe la anul 285, în Egipt,
Unde copilăria a petrecut,

În dreapta credință educat
De către scumpii săi părinți
Și de Dumnezeu luminat,
A ajuns astfel printre Sfinți.

În vechea armată romană,
La doar 15 ani s-a înrolat,
Dându-i-se un rang înalt,
Că tatăl său era respectat.

În Algeria, 3 ani de zile a slujit,
Ca soldat în vremea păgânilor
Împărați Dioclețian și Maximilian
Și-a văzut ura necredincioșilor,

Că cei doi, poruncă au dat
Să fie cumplit chinuiți
Și uciși toți creștinii ce nu se închină
Idolilor, cei de păgâni scorniți.

A fost scârbit și adânc mâhnit,
De priveliștea îngrozitoare
De-a vedea poporul creștin umilit
Și obligat la o faptă înjositoare.

Poezie creștină

Acest lucru nu l-a suportat,
Retrăgându-se în pustie;
Sfântul Mina, la armată a renunțat,
Dorind în liniște deplină să fie,

Că prefera să trăiască cu animalele
Decât cu oameni fără Dumnezeu
Și a stat în post și rugăciune, 
Ferindu-se de tot ce este rău.

Pe Sfântul Macarie Egipteanul
În pustie l-a întâlnit,
Care, văzându-l singur,
Duhovnicește i-a vorbit

Și mai mult l-a luminat:
„Ce cauți, Mina, între cer și pământ?
Locul tău e printre oameni,
Să le spui de Domnul Sfânt!”

În al cincilea an de pustnicie,
Sfântul Mina o revelație a avut;
Când încununa martirii cu coronițe,
Pe un Înger luminos a văzut.

Meditând la viziunea sa,
Un glas din cer a răzbătut:
„Fii binecuvântat, Mina,
Cel ce o viață pioasă ai avut.”

„Cu trei cununi vei fi încununat
Una, pentru puritate să fie,
Viață ascetică ai răbdat,
A treia pentru mucenicie”.

Astfel, întărindu-se de ajuns,
Un dor de Hristos l-a apucat,
Sufletul de dragoste i s-a aprins, 
Fiindu-i de Domnul binecuvântat.

Când un praznic mare s-a făcut,
În cinstea idolilor neînsuflețiți
În cetatea Cotiani, el a văzut
Jocurile acestor nefericiți,

Care se închinau idolilor cu bucurie
Și multe întreceri organizau,
Neînțelegând cum trebuie să fie,
Pentru că în mare eroare trăiau.

El din munte s-a coborât
Și-n mijlocul idolatrilor a stat,
Pe Domnul Hristos a propovăduit
Și pe Dumnezeu a lăudat.

Înaintea dregătorului a fost dus
Și acesta, cu răzbunare l-a osândit;
La torturi grele a fost supus
Și foarte mult, Mina a suferit:



5An 5, Nr. 39, ianuarie 2024

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

CALEA ORTODOXĂAn 5, Nr. 49, noiembrie 2024

Bătut cu vergi, fără cruțare 
Și prin cioburi ascuțite târât,
Cu gheme de păr aspru frecat
Și cinstitul trup a fost doborât.

Ars cu foc pe coaste și prin ciulini 
Aruncat, și pe roată a fost tras:
„De Dumnezeul meu nu mă voi lepăda!”
Striga Sfântul Mina cu puternic glas.

„Al lui Hristos am fost, sunt și voi fi,
Și idolilor voștri nu mă voi pleca, 
Niciodată lor nu le voi jertfi,
Și doar pe Domnul meu voi lăuda”.

Domnul își întărea Mucenicul,
Care atât de mult a rezistat;
Supărat, dregătorul a dat verdictul,
Văzând că tot în dreaptă credință a stat.

„La Mina, ostașul, poruncim,
Cu sabia capul să fie tăiat!”
Și astfel minunatul Mucenic Mina,
De Domnul a fost binecuvântat.

În 309, în Frigia a fost martirizat,
Iar soldații care l-au omorât,
Trupul sfânt în foc l-au aruncat,
Fiind la pământ doborât.

Trei zile trupul său nu a ars
Și astfel, întreg a fost luat și dus,
De către sora sa cu alți soldați
Și-ntr-o biserică din Alexandria pus.

După moartea păgânilor împărați
Ai Romei și urâtorilor de Dumnezeu,
A venit împăratul Constantin cel Mare
Care i-a scăpat pe creștini de rău,

Dând libertate de credință
Poporului credincios nedreptățit.
Câțiva creștini cu bunăvoință
Au căutat pe Mucenicul cel sfințit.

Că după mai mult timp, într-un loc,
Mai mulți bolnavi de lepră s-au vindecat,
Iar Sfântul Mare Mucenic Mina,
Fetei împăratului, în vis i s-a arătat.

Aflând moaștele Sfântului Mina,
Slăvitul Mucenic al lui Hristos,
Au zidit o biserică în numele lui
Spre al dreptcredincioșilor folos.

 ***
Un negustor din Isauria,
Venind în Alexandria, a auzit
Despre minunile și tămăduirile
Făcute de Mucenicul cel Sfințit. 

A hotărât și el să se închine, 
Și să aducă, spre slava lui Dumnezeu,
O pungă plină cu galbeni la Biserica
Mucenicului slăvit al Său.

Ajungând la un iezer, făcut de marea 
Revărsată, a aflat o trecătoare
Și voind acolo să se odihnească,
Își căuta el un loc de înnoptare.

Aflând o casă, l-a rugat pe stăpân,
Ca peste noapte să-l găzduiască,
Fiind fără tovarăș de drum, ca, în zori,
Mai departe să călătorească.

Intrând oaspetele în casă,
S-a culcat și a adormit,
Iar stăpânul cel necredincios,
La punga cu galbeni a râvnit.

Îndemnat de cel necurat,
Pe oaspetele său l-a sugrumat
Cu mâinile sale criminale
Și punga cu galbeni a luat.

Apoi, tăindu-l în bucăți, 
Într-o coșniță mare l-a pus 
Și-ntr-o cămară dosnică,
Pentru a doua zi l-a ascuns.

Căuta un loc ferit să-l îngroape,
Dar pe când cugeta, cum să procedeze,
Mina, ostașul mucenic al lui Hristos,
Călare pe un cal a venit să-l interogheze.

Intrând pe ușă în casa ucigașului,
Despre oaspetele cel ucis întreba,
Dar ucigașul, speriat de moarte,
Cu prefăcătorie tăgăduia,

Cum că nu știe despre nimeni
Care la el să fi înnoptat, 

Iar Sfântul, coborându-se de pe cal,
În cămara ascunsă a intrat.

Aflând coșnița plină, a tras-o afară
Și pe ucigaș, cu asprime, l-a întrebat:
„Ce este aceasta?” , iar gazda,
La picioarele Sfântului s-a aruncat.

Mina, alcătuind bucățile celui tăiat
Și rugându-se lui Dumnezeu,
Cu tărie, pe cel mort a înviat:
„Dă slavă lui Dumnezeu!”

A zis celui ce parcă din somn s-a trezit.
Creștinul, cu uimire a constatat,
Ce urgie pățise și i-a mulțumit
Ostașului care l-a salvat.

A proslăvit pe Dumnezeu,
Care face atâtea minuni
Prin sfinți și ne scapă de rău,
Vrând să ne facă mai buni.

Sfântul a luat aurul de la ucigaș,
I l-a dat creștinului să-l dăruiască
Bisericii Sfântului Mare Mucenic Mina,
Ca pe Domnul să Îl cinstească.

Întorcându-se către ucigaș
L-a prins, l-a bătut și l-a certat,
Apoi rugându-se pentru el,
Văzându-l că se căiește, l-a iertat.

Pe cal repede a încălecat
Și pe loc s-a făcut nevăzut
De la ochii celui vinovat,
Ce, spășit, greșeala și-a recunoscut.

 ***
Era în Alexandria un om bogat, 
Eutropiu, iar acesta și-a dorit
Să ducă la biserica Sfântului Mina 
Un disc de argint ce va rămâne sfințit.

Îi spusese argintarului 
Să facă două discuri frumoase 
Pe care să încrusteze numele,
Fiind ele și valoroase.

Pe unul să fie scris numele, Eutropiu,
Iar pe celălalt să fie încrustat: 
„Discul Sfântului Mare Mucenic Mina
Dar, văzându-le s-a întristat,

Că discul Sfântului Mina, ieșise
Mai frumos și mai luminat,
Și din invidia diavolului,
În minte, ceva i s-a strecurat.



CALEA ORTODOXĂ6 An 5, Nr. 49, noiembrie 2024

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Și și-a pus în gând să schimbe
Discurile cele preafrumoase.
Fără să mai țină seama
De ceea ce Sfântului promisese.

Călătorind el cu corabia pe mare,
Din cele două discuri a ospătat
Și văzându-l pe al Sfântului,
Că este mai frumos s-a bucurat.

A mâncat fără sfială și fără cucernicie
Din cel ce era făurit pentru Sfânt,
Și acel neevlavios creștin
Și-a încălcat al său cuvânt.

Când s-a ridicat masa, servitorul,
Cu discul să-l spele a plecat,
Dar minunatul disc al Sfântului,
Din mâinile lui a alunecat.

Temător și buimăcit de spaimă,
Amorțit, după disc în mare și el a căzut;
Stăpânul a realizat că a greșit 
Dându-și seama că și pe slugă a pierdut.

Amarnic se tânguia nesăbuitul
Și pe Dumnezeu Îl ruga să găsească,
Măcar trupul slugii ca să-l îngroape
Și-acum vrea să se smerească.

A făgăduit Sfântului că va duce
La Biserică, discul ce fusese al lui
Și contravaloarea celuilalt disc,
Spre iertare și în cinstea Sfântului.

S-a rugat cu multă durere și tristețe
Și pe țărmurile mării se uita,
Nădăjduind că poate prin minune,
Trupul slugii moarte îl va afla.

Dar o minune și mai mare a văzut,
Că sluga, spre el se îndrepta
Purtând strâns în mână discul 
Sfântului și mult de tot se bucura.

Toți cei din caic (velă) au ieșit
Și pe Dumnezeu Îl binecuvântau,
Văzând această minune, 
Pe care nici măcar nu și-o imaginau.

Servitorul, a povestit, că un tânăr frumos,
Împreună cu alți doi, cu el au călătorit
Ieri și astăzi, ocrotindu-l,
Și până la stăpânul său l-au însoțit.

 ***
Un nelegiuit a încercat 
Pe-o femeie cinstită să silească,

Dar ea îl ruga pe Sfântul Mina,
Ca de acel om rău să o ocrotească.

Netrebnicul, calul a legat
De-al său picior și o silea,
Dar calul în goană a plecat
Și cât putea de tare alerga.

Târându-l pe pământ fără oprire,
Până la Biserica Sfântului nu s-a oprit,
Nechezând cu glas tare fără încetinire;
Omul păcătos a înțeles și s-a smerit.

Toți enoriașii afară au ieșit,
Că veniseră în număr mare,
Ca să participe și ei,
La acea mare sărbătoare.

Pentru a nu păți ceva mai rău
Vinovatul, speriat, a mărturisit
Fapta lui netrebnică, mulțimii,
Și la picioarele Sfântului Mina s-a smerit.

Calul s-a liniștit și s-a îmblânzit,
Iar el rugându-se neîncetat,
A mulțumit Sfântului Mina,
Care, de moarte cumplită l-a scăpat.

 ***
Un evreu, avea prieten un creștin
Și o pungă cu bani de aur, acestuia a lăsat
În păstrare, fiind convins pe deplin,
Că la întoarcere creștinul înapoi i-ar fi dat.

Dar ispititorul acestei lumi,
Pe bietul creștin l-a învățat 
Să păstreze aurul evreului,
Și, că punga cu bani era la el, a negat.

Surprins și trist, evreul s-a mirat,
Dar pentru că niciun martor nu a văzut,
Pe prietenul creștin l-a rugat
Pentru a se face cunoscut

Adevărul, prin Sfântul să se afle,
Și-îndată, creștinul, jurământ a făcut,
La Biserica Sfântului și au plecat,
Dar că a greșit imediat au văzut.

Calul creștinului s-a sălbăticit
Și pe pământ l-a aruncat
Însă nu i-a vătămat trupul,
Ci foarte tare l-a speriat.

În cădere, basmaua și cheia 
Cu pecetea de aur i-au căzut;
Au pornit la drum după aceea
Și pe evreu foarte trist l-a văzut.

Să facă un popas ca să mănânce, 
Prietenului evreu i-a propus,
Dar frângând pâinea, a văzut
Pe servitorul său care i-a adus,

Ca prin minune, punga cu aur
Și basmaua cu cheia și i le-a dat
Creștinului lacom și nesăbuit,
Care a rămas stupefiat.

Servitorul i-a spus că a venit
Acasă un tânăr înfricoșător,
Care i le-a dat stăpânei, poruncind
Să le trimită soțului spre ajutor,

Ca să nu i se întâmple ceva mai rău,
Evreul, punga cu bani a primit, 
Umplându-se de nespusă bucurie
Și un gând bun pe loc i-a venit.

Cei doi prieteni, la Sfântul au plecat;
Creștinul cerea iertare lui Dumnezeu,
Iar evreul să fie și el botezat,
Mulțumind amândoi că nu a fost mai rău.

Încă o dată, Sfântul Mina, 
Prin harul, ce de Domnul i-a fost dat,
A mai făcut încă o minune
Și pe cei doi prieteni i-a ajutat.

Prin lucrarea Sfântului Mina
Două suflete s-au izbăvit;
Evreul a primit botezul,
Iar creștinul mult s-a smerit.

De atâtea secole face minuni,
Ajutând pe cei ce-l roagă fierbinte,
Îndemnându-i să fie mai buni
Și să creadă și de-acum înainte.

Pe păgubiți îi ocrotește,
Pe neputincioși a vindecat,
Pe mulți aduce la pocăință,
Pe toți, cei ce-i cer, i-a ajutat.

Oricând îi cerem ajutorul,
Degrabă cererea ne-o împlinește
Fiind el binefăcătorul,
Că pe tot omul îl iubește.

Pe 11 noiembrie, noi, ortodocșii,
Cu bucurie și evlavie îl cinstim,
Iar catolicii pe 24 noiembrie
Și cu toții, pentru ajutor, îi mulțumim!

Dumitra Groza
(11 noiembrie 2023)

Sursă foto: doxologia.ro



7An 5, Nr. 39, ianuarie 2024

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

CALEA ORTODOXĂAn 5, Nr. 49, noiembrie 2024

Dregătorul bogat – păzirea poruncilor
Pentru a ne aminti să facem multe lucruri, de obicei tre-

buie să le notăm pe o listă. Dacă un lucru nu este pe listă, 
de obicei nu se face, iar unele sarcini rămân pe listă foarte 
mult timp înainte să ajungem în sfârșit la ele.

Tânărul dregător bogat, care L-a întrebat pe Iisus Hris-
tos ce trebuie să facă pentru a dobândi viața veșnică, apa-
rent a gândit și el în termeni de liste. Așa că, atunci când 
Domnul i-a spus să păzească poruncile Vechiului Testa-
ment, el a răspuns că le-a îndeplinit pe toate, că le-a păzit 
toată viața. 

Aici povestea devine cu adevărat interesantă, căci 
Domnul îi dă o poruncă care nu fusese niciodată pe lista 
omului și pe care nu și-o putea imagina că o urmează: 
„Vinde toată avuția, dă-o săracilor și vino de-Mi urmează”. 
Acest tânăr era bogat și puternic și își iubea bunurile, așa 
că a devenit foarte trist și se pare că a plecat. Domnul știa 
cât de greu era pentru oamenii care au totul în această 
viață să intre în împărăția cerurilor, pentru că sunt ispitiți 
cu putere să-și iubească averea și statutul mai mult de-
cât pe Dumnezeu și aproapele. Totuși, așa cum a spus 
Domnul ucenicilor Săi uimiți, „cele ce sunt cu neputință la 
oameni, sunt cu putință la Dumnezeu”.

Ce a vrut să spună Hristos, vorbind în acest fel? 
Cu siguranță, nu a adăugat pur și simplu o altă lege 
la o listă de cerințe care trebuiau bifate. În schimb, l-a 
provocat pe acest om să nu mai gândească la relația 
lui cu Dumnezeu ca la o chestiune de reguli, un set 
de comportamente, pe care le putea stăpâni. Cineva 
care răspunde la poruncile Vechiului Testament, spu-
nând: „O, le-am urmat mereu de când eram copil” are 
o înțelegere foarte superficială a ceea ce Dumnezeu 
cere de la noi. Ar fi ca și cum cineva ar spune: „Oh, am 
fost întotdeauna un creștin perfect credincios încă din 
copilărie”.

Problema este că lucrurile nu stau chiar atât de sim-
plu. În Predica de pe Munte, Hristos ne-a arătat adevărata 
semnificație a cerințelor lui Dumnezeu. El a spus că sun-
tem vinovați de crimă dacă suntem supărați pe alții, dacă 

îi urâm și îi jignim pe semenii noștri. El ne-a învățat că 
suntem vinovați de adulter dacă poftim pe cineva în inimile 
noastre. Și dacă nu Îl iubim pe Dumnezeu cu fiecare gram 
din ființa noastră și pe aproapele nostru ca pe noi înșine, 
am încălcat cea mai mare dintre porunci.

Dacă avem o perspectivă duhovnicească, vom vedea 
că niciunul dintre noi nu a respectat cerințele lui Dumne-
zeu, niciunul dintre noi nu poate sta în fața Domnului, lă-
udându-se că avem totul sub controlul nostru. Adevărul 
este că toți am sărăcit în virtuți și avem nevoie de mila lui 
Dumnezeu și de vindecare în viața noastră.

Hristos l-a zguduit pe acest om din amăgirea lui, 
din falsa lui încredere în sine, dându-i o poruncă pe 
care El știa că nu o poate ține: dând toți banii lui iubiți, 
averea și statutul lui social. Poate pentru prima dată, 
acest dregător a fost provocat să vadă că viața veșni-
că nu este o chestiune de a bifa o listă, nu este ceva 
ce putem realiza prin propriile noastre puteri. Dacă nu 
putem renunța la ceea ce iubim cel mai mult în aceas-
tă viață pentru Dumnezeu, atunci evident că nu am 
împlinit tot ceea ce așteaptă Domnul de la noi.

Și, din moment ce Hristos a venit să unească firea 
noastră căzută cu divinitatea și să biruiască păcatul și 
moartea, este destul de clar că, până și cea mai bine-in-
tenționată persoană are nevoie de mila, harul și dragostea 
Domnului nostru pentru a moșteni viața veșnică. Prin pro-
pria noastră putere, nu este posibil să participăm la viața 
cerească, dar cu Iisus Hristos, toate lucrurile sunt posibile.

Pe măsură ce continuăm să ne pregătim pentru 
venirea lui Hristos de Crăciun, facem bine să ne 
amintim că această mare sărbătoare nu este despre 
nașterea unui simplu învățător, dătător de legi sau 
model de urmat. Dacă Domnul nostru ar fi fost un alt 
profet cu o învățătură strictă, nu ne-am fi bucurat de 
venirea Lui. În schimb, am fi devenit – la fel ca tână-
rul dregător bogat – triști și abătuți, pentru că ultimul 
lucru de care avem nevoie este o altă lege pe care să 
nu o respectăm și să ne simțim vinovați pentru asta.

În palma ta, Măicuță
Maică Preacurată și Pururea Fecioară,
În viața-mi păcătoasă, preabuno, te pogoară
Și prea puțina-mi rugă o du la Fiul Tău, 
Să-mi mijlocești iertarea, ferindu-mă de rău.

Un înger de lumină trimite-mi ajutor
Să-mi lumineze calea când dau să tot cobor;
Ispitele și lumea de-n năluciri mă-mbie,
Tu, Maică, mă-ocrotește și-mi dă a ta tărie!

În armonie sfântă cu lumea să mă-mpac
Nu voia mea lumească, ci voia Ta s-o fac. 

Să biruiesc ispita, Tu fii de-a dreapta mea
Și mă îndestulează cu-nțelepciunea Ta. 

Tu alor mei, Măicuță, doar în folosul lor,
Cu ce-i de trebuință le fii de ajutor
Și de-n ispite-nvinge vreun gând răutăcios,
Le luminează mintea să-l caute pe Hristos.

Cum din pruncie, Maică, cu harul Tău ceresc,
M-ai însoțit în bine, aș vrea să-Ți mulțumesc
Și-n clipa de pe urmă, când merg la Dumnezeu,
În palma Ta, Măicuță, să duci sufletul meu!

Radu Cârstoiu Arbore

Su
rsă

 fo
to:

 S
f. E

va
ng

he
lie



CALEA ORTODOXĂ8 An 5, Nr. 49, noiembrie 2024

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Veșnicul Fiu al lui Dumnezeu nu S-a născut de 
Crăciun pentru a spori povara legii sau pentru a ne 
da impresia că totul va fi bine dacă ne supunem unui 
nou set de învățături. Dimpotrivă, El a devenit o ființă 
umană pentru a realiza ceea ce o simplă lege n-ar 
putea niciodată să facă, pentru a ne aduce în sfin-
țenia Sa, pentru a ne face părtași firii dumnezeiești, 
pentru a vindeca și a împlini omenitatea noastră că-
zută, stricată, coruptă, pentru a ne face nemurirea.

Sfatul șocant al Domnului de a dărui totul săracilor l-a 
provocat pe tânărul dregător bogat să nu se mai gândeas-
că la viața lui înaintea lui Dumnezeu în termeni legaliști. 
Asemenea și noi, ar trebui să folosim rugăciunea, postul, 
milostenia și alte practici spirituale ale Postului Nașterii 
Domnului, pentru a depăși presupunerile noastre con-
venționale și superficiale despre ceea ce înseamnă să ne 
împărtășim de viața veșnică a Sfintei Treimi. Căci Hristos 
nu s-a născut pentru a ne aduce îngăduință de sine, po-
pularitate sau orice altceva numește lumea succes. Nici 

nu a venit să ne facă legaliști stricți care cred că sfințenia 
poate fi redusă la o listă de „a face” și „a nu face”. Și, cu 
siguranță, El nu S-a îmbrăcat în trup pentru a-i face pe 
urmașii Săi judecători „fără pată” ai altora.

Fiul veșnic al lui Dumnezeu a devenit Unul dintre noi 
din motive complet diferite. Din dragoste de nepătruns, 
El a vrut să facă posibil pentru noi ceea ce este impo-
sibil prin propria noastră putere. Ne putem mândri cu 
ceea ce realizăm, dar care dintre noi poate să se mân-
drească cu Nașterea Domnului nostru? Nu există fală 
pământească pentru o Fecioară Mamă, care dă naștere 
într-o peșteră unui Prunc al cărui leagăn era o iesle de 
animale. Tinerii bogați conducători ai lumii nu pot înțele-
ge un Mesia a cărui viață umană începe în circumstanțe 
atât de modeste și se termină pe Cruce. Nașterea, via-
ța, moartea, Învierea și Înălțarea lui Iisus Hristos nu sunt 
simple realizări sau recompense umane, ci manifestări 
cu adevărat miraculoase ale vieții veșnice a lui Dumne-
zeu în lumea noastră de păcat, moarte și stricăciune.

Sfântul Pavel le-a amintit galatenilor că legea Vechiului 
Testament era pregătitoare pentru venirea Mântuitorului. 
Toți cei care se îmbracă în Hristos prin Botez sunt fii și 
fiicele lui Dumnezeu, care moștenesc promisiunea făcută 
lui Avraam de a fi binecuvântați cei care au credință în 

Domnul. Nu suntem robi nici unei legi, nici ai căilor lumii, ci 
copiii iubiți ai Tatălui nostru Ceresc, Care nu vrea altceva 
decât să ne aducă în slava vieții Sale veșnice.

O religie care pur și simplu oferă mai multe legi 
de respectat sau o cultură care se dezvoltă pe aș-
teptări împovărătoare, nu ajunge să le împlinească 
niciodată pe acestea. Pur și simplu înrăutățește lu-
crurile, oferind oamenilor mai multe oportunități de a 
se judeca pe ei înșiși și pe alții. Pentru că atunci când 
ne este rușine că nu suntem cum ar trebui, este cel 
mai probabil să ne îndreptăm atenția spre a-i doborî 
pe ceilalți, pentru a ne face să ne simțim mai bine.

Dumnezeu-Omul Iisus Hristos operează într-un 
mod complet diferit, desigur, făcând posibil pentru 
toată lumea, indiferent de luptele sau eșecurile lor 
sau de statutul social, să găsească adevărata pace 
prin credință, smerenie și creștere în sfințenie. Cu 
alte cuvinte, prin acceptarea noastră continuă a mi-
lei și vindecării Sale în viețile noastre. 

Ne pregătim să-L primim pe Hristos de Crăciun, 
deschizându-ne inimile și sufletele către mântuirea 
Lui, nu prin împlinirea legilor, ci prin adevărată pocă-
ință. Atât în rugăciunile noastre personale, cât și în 
Taina Spovedaniei, pe care ar trebui să o săvârșim 
cu toții în timpul Postului, ne pocăim mărturisindu-ne 
cu sinceritate păcatele și cerând mila Domnului, chiar 
dacă ne hotărâm să punem un început bun în viața 
creștină. Da, trebuie să conlucrăm cu mila și harul 
Domnului nostru, făcând tot ce putem pentru a trăi cu 
credincioșie. Dar nici cea mai bună viață nu câștigă 
cumva Raiul. De fapt, cu cât creștem mai mult în sfin-
țenie, cu atât vom începe să vedem mai clar gravita-

tea păcatelor noastre și cât de departe suntem de măsura 
deplină a lui Hristos. Cu cât ne apropiem de El, cu atât ne 
vom gândi mai puțin la mântuire ca la o răsplată pentru un 
comportament bun, conform unei liste de verificare. 

Așa că acest Post al Crăciunului să fie marcat de 
smerenie, pocăință și asceză spirituală pentru noi 
toți, nu pentru că am încălcat o lege, ci pentru că 
trebuie să creștem în relația noastră cu Iisus Hris-
tos. Inimile și sufletele noastre nu sunt vrednice de 
El. Noi nu Îi slujim în fiecare om sărac și suferind. 
Noi nu căutăm mai întâi Împărăția și dreptatea Lui. 
Noi nu suntem desăvârșiți, așa cum este desăvâr-
șit Tatăl nostru din Ceruri. Dar, spre deosebire de 
tânărul dregător bogat, nu trebuie să renunțăm și 
să plecăm cu deznădejde. În schimb, ar trebui să 
spunem: „Doamne, Iisuse Hristoase, Fiul lui Dum-
nezeu, miluiește-mă pe mine, păcătosul”. Căci ceea 
ce este imposibil la oameni este posibil prin Întru-
parea Dumnezeu-Omului Iisus Hristos. El nu este o 
Lege, ci o Persoană iubitoare. Amin. 

Pr. Alin Constantin Nicola
(predică la Duminica la XXX-a după Rusalii, 

Sf. Ev. Luca 18, 18-24, 24 noiembrie)
Sursă foto: Sf. Evanghelie



9An 5, Nr. 39, ianuarie 2024

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

CALEA ORTODOXĂAn 5, Nr. 49, noiembrie 2024

Sfântul Gavriil Mărturisitorul, 
cel Nebun pentru Hristos (2 noiembrie)

File de Sinaxar

„Pe comoara virtuților, credincioșilor, pe Gavriil 
minunatul să îl lăudăm cu cântări, ca pe farul străve-
derii și pe doctorul cel întru totul minunat al celor ce 
pătimesc, al căruia și mormântul apa tăriei revarsă 
cu îmbelșugare cinstitorilor lui”. (Troparul Sfântului)

Acest iubitor de Dumnezeu și luminător al Geor-
giei s-a născut la data de 26 august 1929 în Tbilisi, 
în vremea când Imperiul Sovietic era ocârmuit de 
cei fără de Dumnezeu. 

A primit la botez numele Goderdzi, fiind cel mai 
mic dintre cei trei copii ai părinților Vasili și Varvara 
Urgebadze. În împrejurări nelămurite până azi, tatăl 
său a fost asasinat pe când copilul avea doar doi 
ani și de atunci Goderdzi a început să i se spună 
Vasiko, în amintirea tatălui său. De mic a fost un 
copil neobișnuit; acesta că-
uta însingurarea și tăcerea, 
zidea bisericuțe din pietre și 
se împrietenea cu păsările.

Într-o noapte, pe când 
se ruga, a văzut pe cer 
o cruce mare, închipuind 
crucea pe care avea să o 
poarte din dragoste pentru 
Hristos și norodul său. În-
tr-o altă noapte, i s-a ară-
tat în vedenie diavolul și 
l-a lovit, dar copilul nu s-a 
înfricoșat, ci s-a întărit mai 
mult în credință. Micul Vasi-
ko a primit de la Dumnezeu 
mari daruri duhovnicești, 
astfel încât cunoștea dacă 
cei plecați pe front mai erau 
în viață sau vădea cu blân-
dă mustrare locurile în care 
oamenii tăinuiau icoanele 
de frica stăpânitorilor. Când 
a agonisit bani îndestul, Va-
siko și-a cumpărat pe as-
cuns o Evanghelie din care a început să citească zi 
și noapte. Mama sa, Varvara – tunsă mai târziu în 
schimă cu numele Ana –, temându-se de prigoana 
stăpânirii, îl mustra pe copil pentru viața lui plină de 
evlavie, și într-o zi i-a aruncat Evanghelia în locul 
unde se leapădă necurățiile. Mâhnit, Vasiko a fugit 
de acasă în căutarea unei mănăstiri. A pribegit prin 
multe locuri, dar nu i s-a îngăduit să stea nicăieri. A 
rămas o vreme la Mănăstirea Betania.

Chemat să împlinească serviciul militar obligato-
riu, a continuat să ducă o viață de post și rugăciu-

ne, fapt pentru care a fost socotit „bolnav psihic” și 
împiedicat să lucreze spre a-și agonisi traiul. Însă 
această încercare a întraripat și mai mult inima lui 
cu dumnezeiescul dor. Și-a zidit în curtea casei pă-
rintești o colibă plină de icoanele aruncate de oa-
meni la gunoi, și acolo se nevoia cu asprime, mer-
gând în fiecare zi la slujbe în catedrala din Tbilisi.

În 1955, Vasiko decide să se alăture vieții mona-
hale, primind la călugărie numele de Gavriil. Apoi, a 
devenit ieromonah la Mănăstirea Betania.

Urmând pilda sfinților mucenici de odinioară care 
sfărâmau templele și statuile idolești, Cuviosul Gav-
riil a dat foc la Tbilisi unui portret uriaș al lui Lenin în 
vremea marii sărbători bolșevice de la 1 mai 1965, 
strigând cu îndrăzneală mulțimii că „acolo se cuvine 
atârnată icoana răstignirii lui Hristos, iar nu chipul 

unui idol pământesc”. Lovit 
cu pietre și bătut fără milă, 
ajuns „fără chip și fără fru-
musețe” (Isaia 53, 2), a fost 
condamnat la moarte. Însă 
pronia lui Dumnezeu n-a 
îngăduit să se ia de pe pă-
mânt viața lui. Au urmat câți-
va ani de crunte și nesfârșite 
înfruntări, întemnițări în spi-
tale de psihiatrie, prigoane 
din partea cârmuirii, dar și a 
casnicilor săi, ajungând să 
fie oprit de la slujire și Sfânta 
Împărtășanie. Dar nimic nu 
l-a despărțit de dragostea lui 
Hristos.

După 1989, a adunat o 
obște de maici și s-a retras 
la Mănăstirea Samtavro de 
lângă Mțheta, unde a ador-
mit în ziua de 2 noiembrie 
1995, fiind înmormântat în 
curtea mănăstirii. După în-
gropare, la mormântul său 

au avut loc foarte multe minuni, mai ales vindecări.
Sfântul Gavriil a avut harisma înainte-vederii. A 

fost canonizat de Sinodul Bisericii Georgiei pe 20 
decembrie 2012, sub numele „Sfântul Gavriil Mărtu-
risitorul, cel Nebun pentru Hristos”. Pe 22 februarie 
2014 au fost descoperite sfintele sale moaște și mu-
tate în biserica Schimbării la Față.

Să avem parte de rugăciunile Cuviosului Mărturi-
sitor Gavriil cel nebun pentru Hristos!

Pr. Daniel Budeanu
Sursă foto: doxologia.ro



CALEA ORTODOXĂ10 An 5, Nr. 49, noiembrie 2024

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Sf. Ierarh Andrei Șaguna
Azi, îl sărbătorim și pe Sf. Andrei Șaguna. Acesta 

s-a născut în urmă cu mai bine de 2 secole. Deși, 
tatăl său a trecut la catolicism, el a rămas ortodox. 
Mai mult decât atât, Anastasiu (numele de botez al 
lui Andrei) a urmat un gimnaziu catolic. După ce s-a 
călugărit, în 1848 a devenit episcop. E anul când 
în Europa a avut loc revoluția. Andrei a cerut împă-
ratului redobândirea drepturilor românilor și a orto-
docșilor. L-a avut ca sprijin și pe cunoscutul Avram 
Iancu. La mijlocului veacului al XIX-lea, s-a deschis 
la Sibiu tipografie eparhială făcută din banii lui An-
drei. În anul 1853, pe 1 ianuarie, apare ziarul în-
temeiat de el, Telegraful Român. Acesta e singurul 
ziar românesc care apare de atunci fără întrerupe-
re. A organizat sute de școli primare confesionale. A 
reorganizat și învățământul teologic din Sibiu 

Facultatea de Teologie din Sibiu îi poartă numele 
azi. A făcut și un institut pedagogic. Acesta azi se 

numește Colegiul Național Pedagogic „Andrei Șa-
guna” din Sibiu. El a întemeiat gimnazii ortodoxe la 
Brad și Brașov. Ultimul îi poartă numele, fiind una 
dintre cele mai vechi școli românești. A dăruit 2000 
de florini (moneda austro-ungară din aceea perioa-
dă) școlii din Brad. Prin intermediul îndemnului său, 
au fost tipărite 25 de titluri de manuale școlare. A 
înfi-ințat Astra (Asociația Transilvană pentru Litera-
tura Română și Cultura Poporului Român). A fost 
primul președinte al acesteia. A scris numeroase 
cărți. A refuzat să i se facă un bust de că-tre preoții 
brașoveni. A fost înmormântat fără predică și fast, 
doar în haina călugărească. Doar duhovnicul său a 
oficiat slujba. Și un colegiu din Oradea îi poartă nu-
mele. Vedem cât de multe lucruri minunate a făcut 
Sf. Andrei Șaguna. În ciuda faptelor sale mărețe, a 
fost de o modestie rară. Cât de mult a luptat pentru 

binele poporului său. Azi, din păcate, foarte ușor, 
se acuză că biserica n-a făcut nimic pentru popor. 
Însă, vedem cât de multe fapte bune a făcut acesta. 
Deși, nu avea o funcție politică, totuși, faptele sale 
sunt de lăudat. La fel, trebuie să facem și noi. Chiar 
dacă nu suntem episcopi, fiecare poate să contribu-
ie în felul său pentru binele celorlalți. Sunt elevi care 
ar vrea să meargă la școală, dar, n-au posibilități 
materiale. Să le dăruim un caiet, creioane sau alte 
obiecte necesare pregătirii lor școlare. Să nu mai 
zicem că alții nu fac. Până la urmă, fiecare dintre 
noi, va răspunde pentru faptele sale. Și mai apoi, 
fiecare dintre noi, trebuie să fie bun cu ceilalți. Să 
nu căutăm slava lumească. Am văzut cum pe Sf. 
Andrei Șaguna, acest lucru nu l-a interesat. 

Azi, în primul rând, e sărbătorit, Sf. Andrei, Ocro-
titorul României. Însă, și viața Sf. Andrei Șaguna a 
fost una exemplară. Chiar dacă acesta a murit vara, 
totuși, e sărbătorit în aceeași zi, cu Sf. Andrei, cel 
dintâi chemat dintre apostoli. Sf. moaște ale Sf. An-
drei Șaguna se află la Catedrala din Sibiu. Să nu 
uităm că acesta a avut ca adversar Imperiul Aus-
tro-Ungar. În ciuda acestui fapt, a realizat ceea ce 
părea foarte greu de făcut în aceea perioadă. 

Evident că posibilitățile materiale de atunci erau 
altele. Dacă ar fi trăit în zilele noastre, Șaguna ar fi 
avut posibilitatea să fi făcut mult mai multe lucruri. 
Chiar și dacă ar mai fi un episcop care ar călca 
strâmb, acum nu trebuie să generalizăm. Să încer-
căm să imităm ceea ce e bine de la ceilalți. Și bise-
rica face bine celor aflați în nevoie. Din păcate, se 
întâmpla ca biserica să fie mai mult criticată decât 
e conducerea statului. Azi, e la modă, a se striga, 
„vrem spitale, nu catedrale”. Am văzut că acum câți-
va ani, am avut pandemia. 

Paradoxal, e că biserica sprijină spitalele. Încă, 
ea n-o face ca să se laude. Binele trebuie să fie 
făcut în ascuns. Dacă vrem slava lumească, o vom 
pierde pe cea veșnică. Renunțăm la slava oameni-
lor, o vom primi pe cea eternă. În mod cert, mai îna-
inte de toate, și faptele noastre trebuie să fie unele 
exemplare. Ne aflăm în postul Crăciunul. E bine că 
postim. Lucru bun facem că ne rugăm. Dar, să fim 
și milostivi. Nu trebuie să așteptăm 25 decembrie ca 
să facem acest lucru. Putem face și azi acest lucru. 
Nu lăsa pe mâine ceea ce poți face azi, zice un pro-
verb. Însă, ceea ce promitem, să și facem. Totuși, 
prin milostenie, nu sărăcim. Chiar dacă la început, 
așa pare, totuși, Dumnezeu ne întoarce binele fă-
cut. Însă, toate au loc la timpul lor. Și să nu aștep-
tăm să primim imediat răsplata. Știe Dumnezeu mai 
bine când trebuie să fim răsplătiți pentru binele pe 
care l-am săvârșit. Să avem răbdare în fiecare zi. 

Ușor e de zis, dar mai greu de făcut. Trecutul nu-l 
mai putem schimba. Viitorul, în schimb, depinde doar 
de noi. Să încercăm să reparăm ceea ce am făcut 
greșit. Nimeni nu-i perfect. Din greșeli, învățăm. Dar, 
să și încercăm să nu le mai repetăm. La început, ne 
va fi mai dificil. Dar, în timp, cu siguranță că vom reuși 



11An 5, Nr. 39, ianuarie 2024

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

CALEA ORTODOXĂAn 5, Nr. 49, noiembrie 2024

și acest lucru să facem. Cel mai important lucru e să 
avem încredere în schimbarea noastră. N-are sens 
să mai zicem, ce s-ar fi întâmplat, dacă am fi acționat 
altcumva în trecut. Mai bine ne gândim ce am putea 
să facem mai departe. Atât timp cât mai trăim, putem 
să devenim oameni mai buni. Însă, să nu rămânem 
doar la nivel de teorie. Să și aplicăm ceea ce ne pro-
punem să facem. E drept că Sf. Andrei Șaguna nu e 
atât de cunoscut precum Sf. Apostol Andrei. Însă, și 
faptele sale au fost unele de creștin adevărat. Acest 
om și-a iubit la maxim propriul popor. Iubirea sa față 
de aproapele său a fost la fel de mare ca a propri-
ei persoane. Din păcate, în ziua de azi, trăim într-o 
lume a egoismului. Foarte puțini oameni, se mai gân-
desc la ceilalți. În general, fiecare e pentru el. 

Sau ne amintim de ceilalți doar atunci când avem 
nevoie de ei. Din păcate, aceasta e realitatea în lu-
mea în care trăim. Însă, să încercăm să nu fim ca 
restul lumii. Și Sf. Andrei Șaguna a îndrăznit să facă 
multe fapte bune pentru poporul său. Să nu uităm 
că el s-a îngrijit atât de mult de școli. Faptele sale 

sunt mult mai numeroase. Dar, le-am enumerat 
doar pe cele mai importante. Deși, a fost conducă-
torul Bisericii din Transilvania, totuși, el i-a ajutat pe 
toți la fel. Pe teritoriul țării noastre, sunt numeroși 
sfinți. O bună parte dintre aceștia, au trăit în Tran-
silvania. În cei 64 de ani ai săi, Sf. Andrei Șaguna 
a reușit să devină unul dintre cei mai importanți ie-
rarhi din istoria Bisericii Ortodoxe Române. Să nu 
uităm că în Transilvania avusese loc la începutul 
secolului al XVIII-lea uniația. Cu atât mai de laudă, 
sunt faptele marelui ierarh român. Suntem aproape 
de jumătatea postului de Crăciun. În timpul rămas 
până atunci, să căutăm să facem cât mai multe fap-
te bune. Să nu fim darnici doar cu rudele noastre. 
Dacă vom cere ajutorul lui Dumnezeu, vom reuși în 
toate. Dar, și noi, la rândul nostru, să-i ajutăm pe 
cei de lângă noi atunci când aceștia au nevoie de 
ajutorul nostru. Amin. 

Prof. Ionuț-Cătălin I. Popescu
(reflecție la 30 noiembrie)

Sursă foto: doxologia.ro

Apocalipsa: Îndepărtarea vălului (3) 
De ce a lăsat Dumnezeu în seama omului Cartea Apocalipsa?

(Continuare din nr. anterior)
Ultima dată, am spus că, cu ajutorul lui Dumnezeu, vom 

vorbi despre cartea Apocalipsa a Sfântului și slăvitului Apostol 
și Evanghelist Ioan Teologul. Ne-am asumat o sarcină foarte 
dificilă. Este nevoie de multă atenție și multă rugăciune pentru 
ca Domnul să ne lumineze și să nu ne permită să spunem ceva 
greșit.

Nu citim Apocalipsa pentru a evalua circumstanțele vre-
murilor noastre, pentru a afla despre evenimente viitoare sau 
pentru a ne da seama câți ani ne-au mai rămas. Apocalipsa 
Sfântului Ioan Teologul are scopul specific de a ne ajuta să ne 
apropiem de Dumnezeu și de a ne oferi o speranță binecuvân-
tată și convingerea că Dumnezeu va birui în cele din urmă și că 
oamenii care au nădejde și răbdare vor fi cu Dumnezeu în veci.

Să începem cu primul capitol. Apocalipsa a fost scrisă acum 
aproximativ două mii de ani. Este ultima carte a Noului Testa-
ment, ultima scrisă cronologic. Să vedem ce spune Apostolul 
Ioan în primul verset:

„Descoperirea lui Iisus Hristos, pe care I-a dat-o Dumnezeu, 
ca să arate robilor Săi cele ce trebuie să se petreacă în curând, 
iar El, prin trimiterea îngerului Său, a destăinuit-o robului Său 
Ioan” (Apoc. 1, 1).

Această carte, după cum spune textul, conține descoperi-
rea pe care Dumnezeu i-a dat-o lui Iisus Hristos, pentru a le 
arăta slujitorilor Săi ceea ce va urma în curând. Cuvântul „des-
coperire” sau „revelație” înseamnă că era ceva necunoscut, as-
cuns, sub un văl, iar acum este dezvăluit. Deci Dumnezeu ne 
dă Descoperirea lui Iisus Hristos.

Hristos spune în Evanghelie că nimeni nu știe când va veni 
sfârșitul lumii. Nimeni, nici măcar Fiul. Nici îngerii, nici Fiul. Și 
aici vorbim despre revelația dată de Dumnezeu lui Iisus Hristos. 
Dumnezeu i-a dat această revelație lui Iisus Hristos nu pentru 
că există ceva despre care El nu știe sau pentru că Tatăl ascun-
de ceva de Fiul. În altă parte în Sfintele Scripturi, se spune că 
tot ce are Tatăl i-a dat Fiului. Fiul știe totul. Nu este nimic necu-
noscut pentru El. Dar ar trebui să știm că cele două naturi ale 
lui Hristos sunt adesea manifestate în Sfânta Scriptură. Hristos 
acționează adesea ca Dumnezeu, iar uneori ca Om. În firea Sa 
umană, Hristos a trăit foamea, setea, a obosit, a adormit, a mu-

rit, pentru că era și Om. Și ca Dumnezeu, El a înviat pe Sine și 
pe alții, a făcut minuni și și-a manifestat puterea Sa supranatu-
rală. Ca Om, El a întrebat: „Unde l-au pus pe Lazăr?” Nu pentru 
că El nu știa, ci pentru că natura Lui umană își arăta nedepli-
nătatea. Hristos este Dumnezeu desăvârșit și Om desăvârșit.

Revelația lui Iisus Hristos, pe care Dumnezeu I-a dat-o, în-
seamnă că Hristos a primit această cunoaștere ca Om, deoa-
rece cele două firi ale Sale sunt inseparabile în El. Hristos este 
Dumnezeu-Omul. Firea umană a lui Hristos a primit această 
revelație de la Divinitatea Sa și le dezvăluie slujitorilor Săi tot 
ceea ce vom citi. Revelația este dată slujitorilor lui Dumnezeu.

Ultima dată, am spus că mulți profeți falși au apărut în zilele 
noastre. Sunt deja mulți dintre ei și vor fi și mai mulți pe măsură 
ce ne apropiem de sfârșit. Și profeții mincinoși sunt unul dintre 
semnele vremurilor din urmă. Deși nu sunt profeți, ei vor părea 
a fi așa. Dar numai un slujitor al lui Dumnezeu poate fi profet – 
nimeni altcineva. Un slujitor nu este un fel de om captiv, sclav, 
dependent, subordonat, care a fost privat de libertatea sa. El 
este un om – un om sfânt și curat care s-a eliberat de patimă 
și păcate; iar în trupul și sufletul său, în mintea și inima lui, 
domnește prezența și harul Duhului Sfânt. Hristos descoperă 
tainele Sale doar slujitorilor Săi. Nimănui altcuiva. Numai popo-
rul lui Dumnezeu, sfinții, pot primi descoperiri de la Dumnezeu 
și numai ei le pot tălmăci, pentru că o revelație, cuvânt de la 
Dumnezeu, este dată de la Dumnezeu, de la Duhul Sfânt. Ea 
este consemnată și transmisă oral de către sfinți și doar oame-
nii sfinți o poate explica corect, motiv pentru care există atât de 
multe erezii.

Oamenii pătimași, mișcați de egoism, răzvrătire și spirit re-
voluționar vor să interpreteze Sfânta Scriptură. Neavând Duhul 
Sfânt al lui Dumnezeu, neavând curăție a minții și a inimii, ne-
fiind oameni smeriți, ei vor să o interpreteze în felul lor. Și auzi 
adesea niște lucruri tragicomice. Ai putea să întrebi: „De unde 
are cineva astfel de gânduri? Nu vede el că asta e o prostie?” 
Cu toate acestea, are un egoism care orbește mintea și spune 
astfel de lucruri fără să-și dea seama.

Și există oameni destul de serioși în viața publică care ci-
tesc cu interes așa-numitele „cărți profetice”. Ce se întâmplă 
aici? Pur și simplu au același spirit ca și autorii acestor cărți și 



CALEA ORTODOXĂ12 An 5, Nr. 49, noiembrie 2024

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

idei. Au un spirit de egoism, mândrie și slavă deșartă. Prin ur-
mare, Dumnezeu nu-i poate lumina, iar ei devin victimele unor 
oameni ca acei autori. Dar cât despre un om smerit și cu inima 
curată care încearcă și caută voia lui Dumnezeu, Dumnezeu îl 
luminează și îl călăuzește în viață. Un astfel de om înțelege ce 
este adevărat și ce este fals. Și chiar dacă se încurcă în ceva, 
Domnul nu-l va abandona, văzându-i buna intenție.

Am întâlnit astfel de oameni care au atât inteligență, cât și 
statut în societate, care sunt educați, dar cred în lucruri nesă-
buite, zadarnice, iar acest lucru m-a uimit. Și când încerci să-ți 
dai seama, se dovedește că sunt infectați cu duhul mândriei.

Am cunoscut un om care a crezut constant în unele profe-
ții false. Există multe astfel de cărți care sunt distribuite acum. 
Odată mi-a spus: „Știi, aș fi putut deveni o figură excepțională în 
Biserică, ca Pr. Paisie, ca și Gheronda Porfirie, dacă aș fi rămas 
cu călugării, în mediul Bisericii, printre preoți”. A început să crea-
dă în toate aceste profeții false, pen-
tru că spiritul mândriei și al aroganței 
trăia în el, făcându-l suficient de naiv 
încât să creadă astfel de lucruri.

Profețiile false sunt adesea răs-
pândite de oameni bolnavi mintal, 
care încep să creadă că sunt profeți. 
Cum ajungi în punctul în care începi 
să crezi în profețiile lor? Înseamnă 
că ceva nu merge bine.

Îmi amintesc că era un yoghin, 
un profesor. Oamenii credeau că el 
este Dumnezeu. Avea un hobby de a 
colecționa Rolls Royce. Avea patru-
zeci sau cincizeci de mașini diferite în garaj. L-am rugat pe un 
tânăr să-mi arate o fotografie cu acest guru pe care ei – oameni 
educați, nu simpli – îl considerau Dumnezeu. Au adus o foto-
grafie și ce am văzut? Un tânăr, în vârstă de patruzeci și doi de 
ani, de succes și prosper. A fost acesta într-adevăr Dumnezeul 
Care a creat cerurile și pământul? Dumnezeul lumii întregi? Ce 
poți spune aici? Doamne, miluiește-ne! Nu știi ce să spui. Aces-
ta este „Dumnezeu” – într-un Rolls Royce, cu conturi bancare și 
avioane private pentru călătorii? Dar oamenii l-au crezut. Pen-
tru mândrie, aroganță și deșertăciune, Domnul a permis minții 
lor fie să răspândească profeții false, fie să creadă în ele. Este 
epoca înșelării și a iluziei – ce poți spune aici? Le spui celor 
care vin la Biserică – oameni virtuoși, cu experiență – că toate 
acestea sunt lucruri rele.

Vă amintiți când aici, în Limassol, în Trahoni, Mickey Mouse 
a apărut pe perete? Toată lumea s-a dus să-l vadă. Nu am vă-
zut nimic. Au venit și s-au uitat și oameni mai serioși și sfinți. Tot 
poporul lui Dumnezeu a spus cu un glas că acest lucru nu era 
serios, nu era de la Dumnezeu. S-a adunat Sinodul, au discutat 
despre asta și au spus că nu este de la Dumnezeu; nu crede, 
nu te deranja cu asta. Este o înșelăciune și un truc și poate 
ceva satanic. Cu toate acestea, există și astăzi oameni care vor 
să fie în Biserică, care se împărtășesc, dar cred în evenimentul 
acela. Ți-au spus oameni cu experiență, oameni cu viață sfântă 
și continui să crezi ceea ce a fost desenat pe perete....

Dacă începi să cunoști mai bine astfel de oameni, îți vei da 
seama că nu au făcut doar o greșeală. Cu toții facem greșeli. 
Dar a rămâne cu încăpățânare în eroare înseamnă că mintea ta 
este în înșelare, îți place această amăgire, găsești mângâiere 
în acest duh, care, potrivit Părintelui nostru mereu memorabil, 
este surd și mut. Indiferent cât de mult ai vorbi cu un bărbat 
care a fost amăgit, el nu va auzi. Indiferent ce spui, el nu se va 
da înapoi de la propria sa părere. Poți să faci minuni pentru el, 

să înviezi morții și el va rămâne acolo unde a fost. Acesta este 
un semn al unui om înșelat, când nimic nu-l poate îndepărta 
de gândurile sale. El nu spune: „Știi, pot face greșeli. Cred, 
dar fiind om, pot fi și înșelat”. El nu pune la îndoială dacă con-
vingerile lui sunt corecte. Semnele unui om înșelat sunt slava 
deșartă și încăpățânarea: „Știu, cred atât de multe, am studiat 
și mi-am dat seama, și așa le înțeleg” – toate acestea sunt „eu”.

Recent, un bărbat a avut conferințe în Limassol. Este me-
dic și spune povești interesante; este elocvent, educat. A venit 
să mă vadă ca să poată spune și altora despre asta. A vor-
bit și a vorbit și a vorbit – totul despre el însuși. L-am întrebat 
dacă merge la biserică și mi-a spus că este adventist de ziua a 
șaptea. Este o erezie neoprotestantă. A vorbit mult, iar eu l-am 
oprit: „Iartă-mă, dar vorbești de aproape o oră acum și tot timpul 
despre tine: ce faci, ce vorbești, în ce crezi. Ai spus cuvântul 
«eu» deja de cinci sute de ori”. Ce mai e de spus aici? Așa se 

dezvăluie oamenii înșelați.
Există un mare exemplu din via-

ța Sfântului Simeon Stâlpnicul. Când 
se urca pe stâlp și făcea această is-
pravă necunoscută anterior, bătrânii 
veneau la el și îi spuneau: „Ce cauți 
acolo? Este prima dată când vedem 
așa ceva. Ce fel de asceză este asta 
– așezat pe un stâlp?” Acest stâlp nu 
era ca un stâlp de telefon, ci ceva ca 
un minaret.

Părinții care locuiau în apropiere 
nu știau despre această asceză și 
s-au hotărât să-l testeze pe Sfântul 

Simeon pentru a-și da seama dacă este de la Dumnezeu sau 
un fel de amăgire. Au hotărât să meargă să-i spună: „Părinte, 
este greșit. Te-ai urcat acolo sus pe stâlpul tău din mândrie, 
egoism. Coboară și nu mai face asta.” Dacă se supune și co-
boară, atunci este un om umil, care trăiește pentru Dumnezeu, 
așa că lasă-l să continue. Dar dacă nu coboară și începe să ex-
plice: „Am făcut asta pentru că este ceea ce am hotărât pentru 
mine”, atunci îl vom doborî cu forța – s-a înșelat.

S-au dus la stâlpul lui și au început să strige că ceea ce face 
nu este bine. Sfântul Simeon le-a răspuns: „Iertați-mă, părinți-
lor. Cobor din moment ce tu crezi că e rău și îi ispitește pe alții. 
Dacă nu vă place, voi coborî cu plăcere.” Și a coborât imediat. 
Atunci părinții i-au spus: „Du-te înapoi. Lucrarea ta este plăcută 
lui Dumnezeu.”

Aceasta este ceea ce deosebește un om înșelat de un om al 
lui Dumnezeu. Un om al lui Dumnezeu este cunoscut prin sme-
renia lui. Este gata să-și lase deoparte gândurile, deciziile și ju-
decățile și își ia mereu în considerare raționamentele: „Am crezut 
că acesta este lucrul potrivit. Dar sunt om și pot greși; Nu știu.” Îi 
întreabă și îi ascultă pe alții. Egoistul mândru, înșelat, vanitos nu 
ascultă de nimeni. El a spus-o și gata – nu se va îndoi niciodată, 
nu va spune niciodată: „Poate că m-am înșelat!?” Acestea sunt 
extreme, desigur. Dar să nu credeți că omul înșelat cade din Rai 
sau că devine așa peste noapte. Omul cade în amăgire pentru 
că din copilărie învață treptat să se comporte egoist, învață vani-
tatea și aroganța. Un om mândru, care se ascultă doar pe sine și 
pe nimeni altcineva, devine animal. Dacă cineva îndrăznește să 
se certe cu el sau să-i spună: „Știi, ai greșit; ai făcut o greșeală”, 
își pierde cumpătul. Și treptat, cade în amăgire.        (Va urma)

IPS Atanasie de Limassol
Traducere: Prof. Mihai-Ionuț Coană

Sursa: orthochristian.com
Foto: peștera Apocalipsei din Patmos

Apocalipsa: Îndepărtarea vălului (3) 
De ce a lăsat Dumnezeu în seama omului Cartea Apocalipsa?


