
CALEA ORTODOXĂ 1An 3, Nr. 22, august 2022

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

CALEA ORTODOXĂ
Revistă creștin-ortodoxă, cu caracter hristocentric și eclesiocentric

Anul 3, Nr. 22, august 2022

Editorial

Dătătorul hranei!
„Și poruncind să se așeze mulțimile pe iarbă și luând 

cele cinci pâini și cei doi pești, și privind la cer, a bine-
cuvântat și, frângând, a dat ucenicilor pâinile, iar ucenicii, 
mulțimilor. Și au mâncat toți și s-au săturat și au strâns 
rămășițele de fărâmituri, douăsprezece coșuri pline. Iar cei 
ce mâncaseră erau ca la cinci mii de bărbați, afară de fe-

mei și de copii” (Matei 14, 19-21)
Sfânta Evanghelie ne prezintă mai multe situații în care 

Mântuitorul Hristos Se retrage în singurătate, în pustie, și 
acum face acest lucru cu o barcă, pentru ca să nu-L urme-
ze nimeni. Acest lucru trebuie să îl facă fiecare creștin care 
vrea să se cunoască pe sine, nu așa cum îl cunosc alții, ci 
așa cum este în fața lui Dumnezeu, spre a scăpa fie și pen-
tru un timp limitat de povara grijilor și a putea sta de vor-
bă cu El prin rugăciune, închizând ușa simțurilor: „Tu însă, 
când te rogi, intră în cămara ta și, închizând ușa, roagă-te 
Tatălui tău, Care este în ascuns, și Tatăl tău, Care vede în 
ascuns, îți va răsplăti țieˮ (Mt. 6, 6).

Motivul retragerii Domnului în pustie este vestea morții 
Sfântului Ioan Botezătorul, și nu a făcut aceasta de frica 
morții, pentru că nu a fugit în loc pustiu, ci S-a dus, și nu de 

teama prigonitorilor Săi, ci pentru a-i ocoli, amânându-Și 
moartea cea de bunăvoie, până la Paști, atunci când a so-
sit ceasul, îndemnându-ne și pe noi să nu căutăm cu tot 
dinadinsul primejdiile, ci să le ocolim cât putem: „când vă 
urmăresc pe voi în cetatea aceasta, fugiți în cealaltă” (Mt. 
10, 23). De asemenea prin fapta lui Irod se mai arată, că 
de multe ori omenirea preferă moartea celui care vestește 
legea lui Dumnezeu decât să părăsească păcatul și să ur-
meze calea dreptății. Deși ca Dumnezeu știa de moartea 
Sfântului Ioan, totuși, ca și în alte situații, Domnul nu-Și 
arată dumnezeirea Sa cerând ucenicilor Săi să nu spună 
nimănui că El este Hristos, lăsând ca faptele Sale să arate 

cine este El, și în mod deosebit prin 
Învierea Sa. Totuși mulțimea care L-a 
urmat în pustie pe Mântuitorul nu s-a 
înspăimântat de sfârșitul crunt pe 
care Irod i l-a adus lui Ioan arătând 
prin aceasta că dragostea de Dum-
nezeu împrăștie și biruiește toate pri-
mejdiile.

Iisus a văzut mulțimea de oameni 
și I s-a făcut milă de ei și a vindecat 
pe bolnavii lor, acest lucrul îl mențio-
nează Sf. Evanghelist Matei, fără să 
precizeze ce fel de vindecări a făcut 
Domnul din pricina mulțimii acestora, 
amintind numai că s-a făcut seară, 
fapt constatat tot de ucenici, nu de 
mulțimi pentru care prezența Dom-
nului constituia și hrană, de aceea 
au și uitat de foame, întocmai ca și 
femeia samarineancă de sete, când 
L-a întâlnit pe Mântuitorul la fântâna 
lui Iacov.

Când ucenicii I-au zis: „locul este pustiu și vremea iată 
a trecut; deci, dă drumul mulțimilor ca să se ducă în sate, 
să-și cumpere mâncare”. Domnul nu le-a răspuns: „Îi voi 
hrăni Eu”, ci le-a zis: „N-au trebuință să se ducă; dați-le voi 
să mănânce”. 

Adică dacă tot sunteți voi preocupați de mâncarea mul-
țimilor, dați-le voi, însă chiar va veni timpul când ucenicii 
vor hrăni mulțimile, și nu numai cu pâine pentru că: „Nu 
numai cu pâine va trăi omul, ci cu tot cuvântul care iese din 
gura lui Dumnezeu” (Mt. 4, 4). Dar și această preocupare a 
ucenicilor arată dragostea ce aveau pentru mulțime, pentru 
nevoințele lor, față de care ei purtau de grijă.

Atunci când ucenicii și-au recunoscut neputința în fața 
Domnului: „Iar ei I-au zis: Nu avem aici decât cinci pâini 
și doi pești”, atunci El le-a spus că nu au trebuință să se 
ducă. Cu alte cuvinte Domnul intervine când omul nu mai 
poate, atunci când se smerește și își recunoaște neputința. 
Cele cinci pâini și doi pești pe care le aveau ucenicii, re-
prezintă în chip simbolic cele cinci cărți ale Legii, date de 
Dumnezeu prin Moise și cei doi pești propovăduirea proro-
cilor și cea făcută de Sfântul Ioan Botezătorul. Deși locul 
era pustiu, Cel care le-a spus: „Aduceți-le aici la Mine”; era 
Cel care hrănește toată făptura cu negrăita Sa bunătate: 
„Cel ce adăpi munții din cele mai de deasupra ale Tale, din 

Schimbarea la Față ....................................................... 2 
Poezie creștină ............................................................. 4
Corabia ......................................................................... 5
Vindecarea lunaticului .................................................. 6
Iisuse Hristoase, ai milă de mine! .............................. 7
File de sinaxar .............................................................. 8
Pilda datornicului nemilostiv .......................................... 9
Sfârșitul lumii ............................................................... 11
Actualitate ..................................................................... 12

Cuprins

(continuare în pagina 2)



CALEA ORTODOXĂ2 An 3, Nr. 22, august 2022

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

rodul lucrurilor Tale se va sătura pământul. Cel ce răsari 
iarbă dobitoacelor și verdeață spre slujba oamenilor; Ca 
să scoată pâine din pământ și vinul veselește inima omu-
lui; Ca să veselească fața cu untdelemn și pâinea inima 
omului o întăreșteˮ (Ps. 103, 14-17), Care nu este supus 
timpului, deși vremea a trecut. Sf. Evanghelist Ioan face 
precizarea că pâinile erau de orz, ca să ne învețe pe noi 
să căutăm hrana simplă, pe care o binecuvântează și 
înmulțește Dumnezeu, ferindu-ne de mândria mâncăru-
rilor scumpe. 

A privit la cer pentru a-i învăța pe toți să privească 
acolo de unde vine toată darea cea bună și tot darul 
cel desăvârșit. A frânt pâinile pentru a putea hrăni mul-
țimea mare de bărbați, femei și copii, hrănindu-i pe toți 
cu bucățelele din Lege și prorocii, ceea ce nu reușise să 
hrănească dintr-o singură bucată. Prin această minune 
Domnul Hristos i-a învățat pe toți smerenia, cumpăta-
rea și dragostea; smerenia, poruncindu-le tuturor să se 
așeze pe iarbă, cumpătarea, nedându-le nimic mai mult 
decât cinci pâini și doi pești și dragostea, învățându-i ca 
aceeași mâncare să o împartă între ei, fără ca cineva să 
primească mai mult. 

Mântuitorul a dat pâinile ucenicilor, și ucenicii mulțimilor, 
pentru că prin apostoli avea să fie împărțit harul dumneze-
iesc. Apoi după săturarea mulțimilor s-au strâns douăspreze-
ce coșuri din fărâmiturile de la pâine și pește, arătând că prin 
cuvântul lui Dumnezeu, venit din Lege și din vestirile Pro-
rocilor harul dumnezeiesc a săturat mulțimile, iar preaplinul 
acestui har, rezultat din slujirea Pâinii cele veșnice, Care S-a 
coborât din cer, a rămas peste cei doisprezece Apostoli, care 
trebuiau să meargă la toate neamurile, fiecare luând câte 
unul ca o mărturie a minunii. Firimiturile sunt și dovada că 
unele din acele pâini au rămas nemâncate, ca cei ce nu au 
fost de față să creadă în cele ce s-au petrecut, atât prin măr-
turia mulțimilor înfometate, ca nimeni să nu fie necredincios, 
considerând că ceea ce s-a petrecut cu cele douăsprezece 
coșuri purtate de apostoli ar fi fost o iluzie.

Hristos, Domnul și Dumnezeu fiind după natură, 
atunci când înmulțește puținul privește la cer, ca și cum 
ar cere binecuvântare de sus. A făcut aceasta nu pentru 
Sine, ci pentru a ne da nouă pildă și model, ca atunci 
când suntem stăpânii mesei și frângem pâinea mai întâi 
să le aducem înaintea lui Dumnezeu și să coborâm asu-
pra lor binecuvântarea de sus. 

Așa cum în Vechiul Testament a hrănit cu mană în 
pustie, timp de patruzeci de ani, pe poporul lui Israel, 
așa și acum în pustie a săturat din nimic mulțimile care 
flămânziseră, ca și cum ar fi coborât pâine din cer. 

Această minune Îl descoperă pe Cel care face să 
rodească pământul, pe Cel ce înmulțește grâul și toate 
roadele pământului, pe Cel ce hrănește întreaga creație, 
că ceea ce a făcut o dată la lumină, în văzul tuturor, lu-
crează totdeauna în taină, în chip minunat, căci nu cel ce 
seamănă sau cel ce udă este ceva, ci Dumnezeu Cel ce 
face să crească, să rodească și să se înmulțească: „Ast-
fel nici cel ce sădește nu e ceva, nici cel ce udă, ci numai 
Dumnezeu care face să crească ˮ (I Cor. 3, 7).

Pr. Prof. Gheorghe Ionașcu
(predică la Duminica a VIII-a după Rusalii, Sf. Ev. Matei 

14, 14-22, Înmulțirea pâinilor, 7 august)
Sursă foto: Sf. Evanghelie

„Vorbind Petru încă, iată un nor luminos i-a umbrit pe ei, 
și iată glas din nor zicând: „Acesta este Fiul Meu Cel iubit, 
în Care am binevoit; pe Acesta ascultați-L” (Matei 17, 5).

Schimbarea la Față de pe Muntele Taborului este o mi-
nune săvârșită de Mântuitorul asupra firii Sale umane, prin 
care Și-a arătat firea Sa dumnezeiască, până atunci as-
cunsă. Dacă până la momentul Schimbării la Față, Hristos 
S-a arătat om smerit ca noi toți, pe Tabor El a strălucit de
slava Sa dumnezeiască, a arătat ucenicilor lumina necre-
ată, ce izvorăște pururea din natura Lui divină, și pe care
noi o numim har. Vom analiza contextul acestei minuni,
tâlcuind din Sf. Scriptură învățăturile cele tainice, care s-au
descoperit lumii la Schimbarea la Față a Domnului.

Cu puțin înainte de patima Sa, Iisus a început să zică 
sfinților Săi ucenici: „Iată ne suim la Ierusalim și Fiul Omu-
lui va fi predat arhiereilor și cărturarilor; și-L vor osândi la 
moarte și-L vor da în mâna păgânilor; și-L vor batjocori 
și-L vor scuipa și-L vor biciui și-L vor omorî, dar după trei 
zile va învia” (Mc. 10, 33-34). Și propovăduind El despre 
Sfintele Sale patimi care aveau să se întâmple în Ierusa-
lim, ucenicii Săi au început a se întrista foarte și voiau să-L 
oprească pe Dânsul, zicându-I: „Milostiv fii Ție, Doamne! 
Să nu-Ți fie Ție aceasta! (Mt. 16, 22).

De aceea, Mântuitorul, voind să întărească mai înainte 
de sfânta Sa patimă credința ucenicilor Săi și să le arate 
că El de bunăvoie merge la moarte pe Cruce, nesilit de 
nimeni, ci numai din nemărginita Sa dragoste pentru mân-
tuirea neamului omenesc, a voit să-i mângâie pe dânșii, 
spunându-le aceste cuvinte: „Sunt unii, dintre cei ce stau 
aici, care nu vor gusta moartea, până ce nu vor vedea îm-
părăția lui Dumnezeu” (Lc. 9, 27), adică, până nu vor ve-
dea slava Sa, cât este cu putere omului să o vadă.

Spunând acestea, după șase zile a luat pe cei mai de 
frunte ucenici ai Săi: pe Petru, pe Ioan și pe Iacob și, mer-
gând în Galileea, s-au suit pe Muntele Taborului. Acolo, 
Domnul Dumnezeu și Mântuitorul nostru Iisus Hristos, pe 
când Se ruga, S-a schimbat la față înaintea lor și S-a făcut 
chipul feței Sale luminos ca soarele și hainele Sale albe 
ca zăpada. Și în timp ce ucenicii erau uimiți de această 
preaslăvită minune și strălucire a feței lui Hristos, deodată 
au văzut, stând pe nor, doi bărbați înconjurați de slavă ce-
Fondator: Prof. Mihai-Ionuț Coană 
Telefon: 0770/271.435      E-mail: mihai.coana@hotmail.com
Editor: S.C. GENERAL MEDIATECH S.R.L.
ISSN: 2734-7206; ISSN-L: 2734-7206; ISSN online: 2734-7214
Redacția:
- Prof. Mihai-Ionuț Coană
- Pr. Marius-Olivian Tănasie
- Pr. Prof. Gheorghe Ionașcu
- Pr. Prof. Anghel-Nicolae Păunescu
- Prof. Ionuț-Cătălin I. Popescu
- Dumitra Groza – corectură
- Monica şi Radu Buțu
- Mihai Șomănescu
- Tiberiu Grigoriu – DTP
Redacţia are dreptul luării deciziei de publicare şi stabilirii datei
şi formei de apariţie, integrale sau parţiale, după caz, a materia-
lelor primite spre publicare.
Responsabilitatea pentru textele publicate revine în exclusivitate autorilor. 
De asemenea, trebuie respectată legea dreptului de autor. (Legea 8/1996)
Revista este disponibilă și pe site-ul: www.caleaortodoxa.com
Tipar: Tipografia Universității „Constantin Brâncuși”, 
   telefon 0253/214.307, int. 415

Dătătorul hranei! Schimbarea la Față
(urmare din pagina 1)



CALEA ORTODOXĂ 3An 3, Nr. 22, august 2022

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

rească, unul de-a dreapta Mântuitorului și altul de-a stân-
ga. Aceștia erau cei doi mari Proroci, Moise și Ilie (Mt. 17, 
1-3).

Văzând Apostolii această preaslăvită vedenie, s-au în-
spăimântat foarte și cugetau în inimile lor că sunt în ceruri. 
Iar Petru, văzând atâta lumină și frumusețe pe fața lui Iisus 
Hristos și a prorocilor care-L înconjurau, a zis aceste cu-
vinte: „Învățătorule, bine este ca noi să fim aici; să facem 
trei colibe: Ție una, lui Moise una și lui Ilie una”. Și zice 

dumnezeiasca Evanghelie că Petru nu știa ce să spună 
(Mc. 9, 5-6), pentru că era uimit de atâta bucurie, de atâta 
lumină și mângâiere și ar fi voit să rămână acolo pe Tabor 
cu scopul de a-I face lui Hristos și celorlalți doi proroci câte 
o colibă. 

Dar pe când zicea el acestea, un nor plin de lumină și 
de fericire dumnezeiască s-a coborât deasupra Taborului, 
a acoperit vârful lui și i-a umbrit pe ei. Și din nor s-a auzit 
un glas, zicând: „Acesta este Fiul Meu Cel iubit, întru Care 
am binevoit; pe Acesta să-L ascultați” (Mt. 17, 5). După ce 
s-a auzit glasul Tatălui din ceruri, a încetat vedenia aceea, 
iar Ilie și Moise s-au făcut nevăzuți și Iisus a rămas singur 
cu ucenicii Săi. Iar pe când se coborau de pe Tabor, Mân-
tuitorul le-a zis: „Să nu spuneți nimănui ceea ce ați văzut, 
până ce Fiul Omului va învia din morți” (Mt. 17, 9).

Dar să vedem cum se tâlcuiește această minune ce s-a 
făcut acolo, și de ce Hristos a ales tocmai muntele Tabo-
rului din Galileea ca să se schimbe la față și nu alt munte? 
Iată de ce. Pentru că, cu aproximativ 850 de ani înainte de 
venirea lui Hristos în lume, dumnezeiescul David a prorocit 
că acest munte se va bucura de slava lui Dumnezeu, căci 
zice: „Taborul și Ermonul întru numele Tău se vor bucura” 
(Ps. 88, 13). Deci trebuia să se împlinească Scriptura, ca 

Taborul să se bucure împreună cu cei ce l-au înconjurat pe 
Iisus, cu cei trei ucenici ai Săi. Pentru aceasta a ales Iisus 
muntele Taborului.

Dar pentru care pricină au venit de față cei doi proroci, 
Moise și Ilie? Iată pentru ce. Mai înainte cu șase zile a 
întrebat Mântuitorul pe Petru și pe ceilalți ucenici: „Cine 
zic oamenii că sunt Eu?” Ei au răspuns: „Unii Ioan Bote-
zătorul, alții Ilie, alții, Ieremia sau unul din proroci” (Mt. 16, 
13-14). Acum Mântuitorul, chemând la dumnezeiasca Sa 
schimbare la față pe Moise și pe Ilie, a vrut să arate uce-
nicilor Săi că El nu este nici Ilie și nici Moise, ci este Dum-
nezeul lui Ilie și al lui Moise. Le-a dovedit deci că nu este 
proroc, ci Dumnezeul prorocilor.

Dar pentru ce a zis Petru către Iisus Hristos că este 
bine să facă acolo trei colibe? Aceasta a fost din pronia lui 
Dumnezeu ca să zică așa. Însă Iisus Hristos i-a spus tainic 
lui Petru: „Ascultă, Petre, tu cugeți încă omenește despre 
Mine. Tu crezi că Eu am nevoie de colibă ca să stau aici 
pe Tabor? Am să-ți arăt Eu cine sunt. Eu pot să fac colibă 
din norii cerului. Eu voi acoperi tot muntele Taborului ca o 
colibă de nor luminos, plină cu raze de lumină. Astfel îți voi 
arăta că nu am nevoie de colibe omenești. Eu sunt Acela 
care am acoperit cu nor poporul lui Israel 40 de ani în pus-
tie și pot să fac aici o colibă de nor ca să vă acopăr și pe 
voi. Eu sunt Acela care am dat legea lui Moise pe Muntele 
Sinai și am putut să-l chem aici de față. Eu sunt Dumne-
zeul lui Ilie, căruia M-am arătat în Horeb și l-am chemat de 
față ca să știți că Eu sunt Dumnezeul prorocilor, si nu am 
nevoie de colibe făcute de mâini omenești” 

Sf. Efrem Sirul spune că Taborul avea chipul Bisericii la 
Schimbarea la Față a Domnului. Dar de ce Taborul avea 
atunci chipul Bisericii lui Dumnezeu? Iată de ce. Acolo erau 
de față amândouă Testamentele. Acolo a văzut Moise, în-
cepătorul Legii Vechi, pe Hristos, începătorul și dătătorul 
Legii Darului. Acolo a văzut Ilie, iconomul Tatălui, pe epitro-
pul lui Dumnezeu, pe marele Apost01 Petru. Acolo a văzut 
Ilie, feciorelnicul Legii Vechi, pe Ioan Evanghelistul, fecio-
relnicul Legii Noi. Acolo, Moise cel sfânt a văzut pe Petru 
cel sfințit. Acolo, cel ce s-a suit la cer cu căruță și cai de 
foc a văzut pe cel ce s-a rezemat pe pieptul de văpaie a 
lui Hristos întrupat, adică pe Ioan Evanghelistul. Acolo au 
văzut prorocii pe Hristos, Care a creat și pe proroci și pe 
apostoli, ca Cel ce a dat Legea Veche în Sinai și pe cea 
Nouă a desăvârșit-o în Ierusalim.

Dar oare numai Mântuitorul S-a schimbat la față sau 
și unii dintre sfinți? Dacă citiți Sfânta Scriptură și Viețile 
Sfinților, veți afla că și sfinții lui Dumnezeu s-au schimbat la 
față, nu numai Hristos. Dar alta a fost Schimbarea la Față 
a lui Dumnezeu-Cuvântul și alta a fost schimbarea la față a 
sfinților Săi. Schimbarea la Față a Domnului și Dumnezeu-
lui nostru Iisus Hristos a fost preaminunată și în chip străin. 
Lumina cea de pe Tabor, care lumina la față pe Hristos, nu 
izvora din fața Lui, ci dinlăuntrul Lui, căci era lumină din 
lumina cea necreată a Preasfintei Treimi. Că în tot trupul 
Lui era Dumnezeu întrupat. Lumina cea din Tabor nu a ve-
nit din afară ca să-L lumineze pe El, ci izvora dinlăuntru și 
radia în afară, căci El este izvorul luminii celei veșnice și 
nemărginite. Iar sfinții care s-au schimbat la față au avut lu-
mina nu de la ei, ci de la Dumnezeu. Așa a fost Set, feciorul 
lui Adam, si mai târziu Moise care s-a schimbat la față când 
a primit Tablele Legii pe Muntele Sinai. Căci, după cum 
spune dumnezeiasca Scriptură, nu puteau fiii lui Israel să 



CALEA ORTODOXĂ4 An 3, Nr. 22, august 2022

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Sfântul Mucenic Lup (23 august 307)
Dumitra Groza

(23 august 2022)
Sursă foto: doxologia.ro

În localitatea Novae s-a născut
Din provincia Moesia Inferior,
Pe malul drept al Dunării;
De mic fiind de Dumnezeu iubitor.

Cam în vremea împărăției lui Aurelian
Ca rob pământesc a trăit;
Munci grele și mare umilință, 
De la oameni, Sfântul Lup a suferit,

Dar liber întru Domnul Hristos,
Deși încă nu era botezat,
A trăit în lume aceasta cu folos
Și mântuire veșnică și-a câștigat.

Mulți susțin că din neamul nostru ,
S-ar trage mucenicul lui Hristos,
De peste Dunăre (Svistov), Bulgaria
Un sclav supus și credincios.

A fost slujitor destoinic
Și al Sfântului Mare Mucenic Dimitrie,
Și ca și stăpânul său pământesc,
S-a pregătit pentru veșnicie.

Când Sfântul Dimitrie a fost închis,
Toată averea sa a încredințat
Slujitorului credincios Lup,
Care pe cei săraci a ajutat

Împărțind cu dărnicie
Celor ce aveau nevoie,
Toate bunurile și averile
Rămase de la Sfântul Dimitrie.

A fost prezent când stăpânul său
De suliță a fost străpuns
Și de durere și tristețe,
Din inimă a fost pătruns.

A luat haina și inelul stăpânului,
Pe care în sânge le-a înmuiat
Și mulți credincioși bolnavi, 
Cu ajutorul lor a vindecat.

A mers cu ele peste tot
Și credința a propovăduit,
Iar cei ce cu evlavie s-au rugat,
Pe toți bolnavii Sfântul i-a tămăduit.

Se spune că-ntr-o bună zi,
Pe necurații idoli s-a supărat
Și cu o forță interioară mare,
Pe idolii păgâni i-a sfărâmat.

Pe alții în adâncuri i-a scufundat,
Văzând atâtea suflete nevinovate
Care trăiesc în mare păcat și pier, 
Că de mântuire nu pot avea parte.

Ura închinătorilor la idoli,
Sfântul Mucenic Lup și-a atras,
Că pentru credința lor bolnavă,
Tot în întuneric au rămas.

Plini de multă răutate
Asupra Sfântului s-au năpustit,
Dar Hristos, Cel plin de bunătate,
Pe Sfântul Lup l-a ocrotit,

Că mințile lor le-a întunecat
Și în vârtejul cruntei porniri,
Ei între ei, cu săbii s-au tăiat,
Aducându-și singuri nenorociri.

Voiau să-l taie în bucăți 
Pe preasfântul mucenic,
Însă prin ocrotirea Domnului
Sfântul Lup nu a pățit nimic.

Și stătea întreg în mijlocul lor
Propovăduind cuvântul lui Dumnezeu,
Fiind prin credință, de Domnul apărat,
Că se ruga cu smerenie mereu.

Au hotărât ei să-l prindă
Dar nici asta nu au reușit,
Că puterea lui Dumnezeu,
Pe necredincioși i-a oprit.

Și de el nu se puteau apropia,
Că o forță puternică-i ținea
În timp ce Sfântul Lup propovăduia,
Puterea Domnului Hristos îl ocrotea.

Au încercat chiar de departe
Și arcurile spre el și-au întins,
Dar s-au rănit între ei cu săgețile,
Iar pe Mucenicul Lup nu l-au atins.

Deși era țintă spre săgetare
Nicicum nu l-au nimerit,
Iar Sfântul Lup se ruga Domnului
Fără să fie nici măcar rănit,

Că Sfântul nu voia să moară,
Nefiind încă botezat;
El cu smerenie și credință
Pe Bunul Dumnezeu L-a rugat,

Ca din mâinile chinuitorilor,
Să nu piară mai înainte,
De a fi primit Sfântul Botez
Și-ascultate-au fost ale lui cuvinte,

Că de îndată s-a revărsat,
De sus, apă peste robul cel credincios
Și astfel Sfântul Lup a fost botezat
De Domnul, într-un chip miraculos.

Scăldătoarea dumnezeiască
A coborât deasupra lui;
Au fost uimiți să privească 
Forța și puterea Domnului.

Acum, cu inima împăcată,
S-a dat în mâinile păgânilor
Ca un mielușel spre junghiere,
De bunăvoie li s-a predat lor.

L-au dus în fața ighemonului,
Iar acesta cu glas mieros,
Încerca să-l amăgească
Pe robul Domnului cel credincios,

Ca Sfântul Lup să se îndepărteze
De credința cea adevărată
În Domnul Iisus Hristos
Și să jertfească idolilor îndată.

Pentru că nu l-au putut convinge
Nici cu bine și nici cu rău
Și nicicum nu l-au putut învinge
Pe robul sfânt al lui Dumnezeu,

L-au bătut fără cruțare
Cu fel de fel de chinuiri;
A răbdat cu mare nădejde,
Tot mai multe pătimiri.

privească la Moise de strălucirea feței lui și se acopereau 
cu un voal ca să nu-i orbească (Ieșire 34, 30).

Așa s-au schimbat la față și unii din sfinții mari ai no-
ului Așezământ ca: Marcu Ascetul, Ava Siluan, Ava Sisoe 
cel Mare și mulți alții care străluceau ca soarele în unele 
momente. Dar sfinții nu aveau lumina din ei, ci îi lumina din 
afară darul Sfântului Duh. Pe când lumina cea din Tabor, 

sau Schimbarea la Față a Domnului, era dinlăuntrul Lui, 
era din izvorul luminii celei gândite și negrăite a dumne-
zeirii Lui. Acestei Lumini cerești să ne învrednicim și noi! 
Amin.

Prof. Mihai-Ionuț Coană
(reflecție la 6 august, Sf. Ev. Matei 17, 1-9)

Sursă foto: Sf. Evanghelie



CALEA ORTODOXĂ 5An 3, Nr. 22, august 2022

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Neputând să-l biruiască,
La tăierea capului, l-au condamnat,
Dar el fără să cârtească
Capul sub sabie și l-a plecat,

Iar sufletul lui cel smerit,
În mâinile Domnului l-a dat
Pe Care atât de mult L-a iubit
Și doar pe El L-a ascultat.

Pe data de 23 august 307
Sfântul Mucenic Lup a trecut
La viața cea odihnitoare,
Pentru că dreapta credință a avut.

De cei credincioși a fost îngropat
Cu cinste și evlavie mare,
Că prin trupul său minunat
Multora a adus tămăduire.

Mulți venind la mormântul său,
Prin el au căpătat vindecare,
Prin rugăciunile lui sfinte către Domnul
Hristos, aduce tuturor alinare.

Cinstirea lui s-a făcut în Novae
Și-n celelalte împrejurimi mereu,
Cu multă evlavie, de populația
Daco-romană, la mormântul său.

Pe 23 august, luau parte la prăznuire,
Atât oamenii din clasa de jos,
Cât și cei din înalta conducere,
Cei ce cred în Domnul Hristos.

Pe la sfârșitul secolului al VI-lea 
Și Prințul Petru, la sărbătoare a participat,
(Fratele împăratului Mauriciu)
Și la mormântul Sfântului s-a rugat.

Cu multă evlavie s-a închinat (23 aug.)
Celui ce a strălucit prin smerenie
Și supunere cât a trăit pe pământ
Și-a propovăduit Sfânta Treime.

Când săvârșim pomenirea lui,
Aducem mulțumire lui Dumnezeu,
Care a ridicat din neamul românesc
Sfinți care se roagă pentru noi mereu.

Prin rugăciunile lor întăresc
Biserica Domnului Hristos
Ei au învățat și pe strămoșii noștri
Să trăiască-n viață cu folos:

Să creadă în Sfânta Treime,
Cea de-o-ființă și nedespărțită,
Și-n Sfânta Născătoare de Dumnezeu,
Ca omenirea să fie mântuită. 

Prin trecerea la cele veșnice,
În Soborul Mărturisitorilor lui Hristos
Și Sfântul Mucenic Lup s-a adăugat,
Spre al omenirii întregi folos.

Pentru că pe Domnul Iisus a iubit
Și pentru Domnul Hristos a pătimit,
Cu sfințenia a fost împodobit
Și Împărăția Cerească a dobândit.

Să se roage cu evlavie și pentru noi,
Iar când vom pleca din astă lume,
Să fie pomenit în Cartea Vieții,
Prin mila Domnului, și-al nostru nume!

Corabia
După ce Iisus a înmulțit pentru prima dată pâinile, a 

săvârșit alte două minuni asupra naturii, despre care ne 
vorbește Evanghelia acestei duminici. Este vorba de mi-
nunea umblării pe mare și cea a unei noi potoliri a furtu-
nii, tot pe mare. 

După ce mulțimea s-a săturat din pâinile și peștii în-
mulțiți prin minune, „îndată Iisus a silit pe ucenici să intre 
în corabie și să treacă înaintea Lui pe țărmul celălalt, 
până ce El va da drumul mulțimilor” (v. 22). Sf. Evan-
ghelist Ioan spune în Evanghelia sa că Domnul voia să 

„Se roage singur”, iar mulțimea voia să-L ia cu sila și 
să-L facă rege. Erau mulți care nu înțelegeau caracterul 
mesianității lui Hristos și poate chiar dintre ucenici erau 
în pericol de a deveni susținători ai acestei idei. Asta se 
explică și prin faptul că de-a lungul istoriei Bisericii ni se 
dau numeroase exemple de rătăcire a unor oameni, care 

susțineau că Împărăția lui Dumnezeu trebuie slujită cu 
mijloace lumești. Ei n-au înțeles că „Dumnezeu Și-a ales 
pe cele slabe ale lumii, ca să le rușineze pe cele tari” (I 
Cor. 1, 27). 

Mântuitorul le poruncise ucenicilor să treacă pe malul 
celălalt, adică spre Betsaida, dar vântul le era împotrivă. 
Când erau „la a patra strajă din noapte” (între orele 3 
și 6), adică spre dimineață, corabia se găsea „în mijlo-
cul mării”. Sf. Evanghelist Ioan spune că se afla „cam la 
douăzeci și cinci sau treizeci de stadii” de la țărmul de 
unde plecaseră, adică la vreo 5 km de țărm. Cum Marea 
Galileii are o lățime de circa 10 km, înseamnă că erau „în 
mijlocul mării”.

Obosiți și lipsiți de putere să 
ajungă pe țărmul dorit, ucenicii 
„se chinuiau vâslind”. Găsindu-se 
într-o astfel de situație, Iisus ho-
tărăște să vină la ei pe mare. Se 
înfricoșează și se tem cei din cora-
bie de „năluca” ce venea mergând 
pe apă, până când aud cuvintele: 
„Îndrăzniți! Eu sunt, nu vă temeți!” 
(v. 27). Așa a gândit Domnul să Se 
facă cunoscut ucenicilor. Răspun-
sul celor din corabie nu se lasă aș-
teptat: „Dacă ești Tu...”, spune Pe-
tru, „poruncește să vin la Tine pe 
apă”. Asta ne arată cât de mult le 
lipsea Domnul în aceste ceasuri de 
zbucium și de teamă.

„Vino!”, a spus Mântuitorul și 
Petru a pornit să meargă pe valuri. 
Doar o clipă a fost de ajuns să-și 
desprindă privirea de Iisus, să pri-
vească valurile și să asculte vântul 

cel înfricoșător și încrederea i s-a clătinat. Atunci, Apos-
tolul a început să se scufunde. „Doamne, scapă-mă!”, 
i-au fost cuvintele ce strigau după ajutor și imediat mâna
Domnului l-a ridicat din apă, cu explicația necesară: „Pu-
țin credinciosule, pentru ce te-ai îndoit?” (v. 31). După
toate acestea, când s-au urcat în corabie, s-a potolit vân-



CALEA ORTODOXĂ6 An 3, Nr. 22, august 2022

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

În această duminică, Sf. Evanghelie ne relatează o altă 
vindecare minunată pe care a săvârșit-o Mântuitorul nostru 
Iisus Hristos. La început, ni se spune că un anumit om a 
îngenunchiat înaintea lui Hristos. De multe ori, în timpul 
sfintelor slujbe, facem la fel. Dar de ce facem acest gest? Ce 
anume ar putea să simbolizeze acest lucru? Atunci când 
facem așa ceva, Îi arătăm lui Dumnezeu că ne smerim și că 
dorim să ne pocăim. Însă, și modul în care stăm în genunchi 
e important. E drept că e mult mai comod să stăm picior pes-
te picior. În cazul oamenilor în vârstă, ar putea să mai existe 
ceva înțelegere. În schimb, cei care pot să îngenuncheze, ar 
fi bine să stea cu picioarele perpendicular. Până la urmă, 
dacă facem un asemenea lucru, nu e ceva foarte greu. Să 
ne gândim cât de multe face Dumnezeu pentru noi. 

Acest om i-a cerut lui Hristos un singur lucru: „Doamne, 
miluiește pe fiul meu” (Mt. 17, 15). Atunci când mergem la 
biserică, suntem tentați să-I cerem lui Dumnezeu, tot felul de 
lucruri care nu ne sunt folositoare de multe ori. În schimb, 
uităm că sunt oameni care și-ar dori să aibă ceea ce avem. 
Pentru un părinte, cea mai mare bucurie din viața sa o 
reprezintă copilul său. Totuși, cea mai mare durere pentru 
orice părinte din lumea aceasta este aceea de a-și pierde 
propriul copil într-o anumită suferință. Fiul acestui om era 
lunatic. Acesta pătimea foarte rău și de multe ori ajungea să 
cadă în foc sau în apă. Astfel, acest părinte ar fi putut să-și fi 
pierdut copilul în orice clipă. Câtă durere să fi fost în sufletul 
acestui părinte! Mai întâi, tatăl copilu-lui l-a dus pe acesta la 
apostolii Mântuitorului nostru Iisus Hristos. Însă, aceștia n-au 
fost capabili să-l vindece pe acesta. Mai întâi, remarcăm 
puterea credinței acestui om. Deși, apostolii n-au reușit să-i 
vindece fiul, totuși, acesta a continuat să creadă că va găsi 
salvarea pentru copilul său. Hristos critică necredința 
poporului înainte de a săvârși vindecarea. Ce putem să 
deducem de aici? Faptul că dacă mai mulți oameni cred în 
ceva, pot să se producă minuni în lumea aceasta. Dar, de 
multe ori, suntem mai comozi și zicem că nici noi nu credem 
că se poate întâmpla ceva în mod miraculos fiindcă puțini 
oameni cred în așa ceva. Dar, tocmai prin acest fapt, 
demonstrăm necredința noastră, și nu a celorlalți. Ce anume 
a vrut să spună Hristos prin cuvintele „până când voi fi cu 
voi?” (v. 17)?

Vindecarea lunaticului

tul, iar ucenicii s-au închinat zicând: „Cu adevărat, Tu ești 
Fiul lui Dumnezeu” (v. 33).

Încă o dată, se descoperă puterea dumnezeiască a 
Mântuitorului Hristos. Ucenicii erau plini de îndoială, de 
aceea Sf. Petru este și mustrat. Ceilalți nu erau nici ei mai 
credincioși. Erau mai degrabă nedumeriți. Sf. Evanghelist 
Marcu vine să lămurească acest episod. El spune că „nu 
pricepuseră nimic de la minunea pâinilor, deoarece inima 
lor era învârtoșată” (Mc. 6, 51-52). Cu toate acestea, tot 
ce văzuseră și trăiseră îi fac să se închine lui Iisus ca lui 
Dumnezeu. 

Însă, credința lor în dumnezeirea Fiului nu era desă-
vârșită. Numai după Înviere și numai prin lucrarea Duhu-
lui Sfânt în inima lor, vor putea ucenicii să-L mărturiseas-
că într-adevăr pe Hristos Dumnezeu. Căci numai prin 
această credință și această mărturisire ne putem mântui. 
Aceasta ne-o spune lămurit Apostolul neamurilor: „Că de 
vei mărturisi cu gura ta că Iisus este Domnul (adică Dum-
nezeu adevărat) și vei crede în inima ta că Dumnezeu 

L-a înviat pe El din morți, te vei mântui (Rm. 10, 9).
Drumul corabiei este de fapt drumul Bisericii spre țăr-

mul Împărăției celei veșnice, care nu este unul lin. Bi-
serica are mereu împotrivă vânturi și valuri mari, dar nu 
este nicio clipă pierdută din vedere de Dumnezeu. Să 
nu părăsim corabia lui Hristos (Biserica), crezând că în 
afara ei putem fi izvăviți. Căci pentru Ea Hristos „S-a dat 
pe Sine Însuși, ca s-o sfințească, curățind-o cu baia apei 
prin cuvânt, și ca s-o înfățișeze Sieși Biserică slăvită, ne-
având pată sau întinăciune, ori altceva de acest fel, ci ca 
să fie sfântă și fără de prihană” (Ef. 5, 25-27).

Nu te descuraja și nu te îndoi, „îndrăznește!”, ascultă 
chemarea: „vino!” și dă răspuns cuvenit de credință și de 
iubire! Amin.

Pr. Marius-Olivian Tănasie
(predică la Duminica a IX-a după Rusalii, 

Sf. Ev. Matei 14, 22-34, Umblarea pe mare – 
potolirea furtunii, 14 august)

Sursă foto: Sf. Evanghelie

Aici, se referă la faptul că uneori nu trebuie să așteptăm 
să ne pice totul din cer. De aceea, de multe ori, trebuie să 
încercăm și noi să-i ajutăm pe ceilalți așa cum putem și noi 
s-o facem. O altă întrebare pe care o adresează Mântui-
torul nostru Iisus Hristos e următoarea: „Până când vă voi 
răbda pe voi?”. Aici, e o atenționare a Mântuitorului. El ne 
avertizează de faptul că deși Dumnezeu e atotbun și mult 
milostiv, aceasta nu înseamnă că trebuie să ajungem să 
abuzăm de aceste calități ale Sale. Însă, Hristos preferă să 
Se arate și de data aceasta ca fiind foarte milostiv. Acesta a 
cerut să-l aducă pe acel fiu la El. Acesta era posedat de că-
tre cel rău. Hristos l-a scos afară pe acesta. Iar copilul s-a 
vindecat. Vedem câte putere poate să aibă Dumnezeu. Nu 
zicem că medicina actuală n-a avansat foarte mult sau că 
n-am avea nevoie de ea. Dar chiar și cei mai pricepuți psi-
hiatri nu sunt în stare să vindece asemenea cazuri extrem 
de grele și grave din punct de vedere psihologic și spiritual.

Sfinții Apostolii, în schimb, în loc să se bucure de aceas-
tă minune pe care a săvârșit-o Mântuitorul nostru Iisus 
Hristos, s-au mâniat puțin în sinea lor deoarece aceștia 
erau nemulțumiți că ei n-au putut să facă o asemenea vin-
decare. Și noi de multe ori, punem accentul atât de mult 
pe persoana care face ceva și nu pe acțiunea pozitivă 
care se produce în sine. Cauza pentru care sfinții apostolii 
n-au putut să facă o asemenea vindecare e aceea că n-au 
avut suficientă credință pentru a săvârși o asemenea 
minune. Printr-o metaforă extrem de sugestivă, 
Mântuitorul arată cât de importantă e credința: „Dacă veți 
avea credință în voi cât un grăunte de muștar, veți zice 
muntelui acestuia: Mută-te de aici dincolo, și se va 
muta” (v. 20). În schimb, în sinea noastră, de multe ori, 
preferăm să arătăm că nu credem că se poate întâmpla 
ceva. O vorbă din popor spu-ne că „nu există nu pot, ci nu 
vreau”. Atunci când Îi cerem lui Dumnezeu, să credem cu 
tărie că o asemenea minune poate să se producă. Pe 
lângă credință avem nevoie de post și de rugăciune. 
Postul nu e doar trupesc, ci și unul sufletesc.

În schimb, oamenii au înțeles din cele ce le-a spus Mân-
tuitorul că Acesta va trebui să fie omorât. În schimb, Hristos 
le-a promis că El va învia a treia zi din morți. Însă, ce legă-
tură are acest lucru cu cele care s-au relatat înainte? Aici, 
Hristos ne arată că în viața, vom avea necazuri. Dacă in-
clusiv El a suferit pentru noi, de ce cârtim că suferim pentru 



CALEA ORTODOXĂ 7An 3, Nr. 22, august 2022

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Iisuse Hristoase, ai milă de mine!
Irosită mi-e viața atât cât a fost,
Trăită-n risipă și fără de rost,
Iar firul vieții abia mă susține!
Iisuse Hristoase, ai milă de mine!

Încovoiat mi-e trupul , de patimi rănit,
Din calea pierzării mă-ntorc istovit.
Primește-mă, Doamne,-n a mea slăbiciune!
Iisuse Hristoase ai milă de mine!

Din calea luminii ades rătăcit,
Doar astăzi târziu sunt, Doamne, smerit,
Privind înainte-mi a mea-ngropăciune!
Iisuse Hristoase, ai milă de mine!

La rele cumplite având cutezanță,
Astăzi mă-ntorc lipsit de speranță,
Punându-mi nădejdea numai în Tine!
 Iisuse Hristoase, ai milă de mine!

Mă-nvăluie noaptea, al morții Cerber,
Și duhuri cumplite mă-opresc către Cer,
Iar faptele mele mă fac de rușine!
Iisuse Hristoase, ai milă de mine!

Mi-e trupul vremelnic, din plin răsfățat,
Iar sufletul veșnic căzut în păcat.

În Cartea vieții nu am nici un bine!
Iisuse Hristoase, ai milă de mine!

Haina de nuntă nu-mi este curată
Și iată vin, Doamne, la a Ta judecată.
Și nu mai e nimeni durerea-mi să-aline!
Iisuse Hristoase, ai milă de mine!

Regrete, amarnic mă-nvăluie râu,
Acum, când e, Doamne, cu mult prea târziu,
Iar moartea cu coasa năpraznică vine! 
Iisuse Hristoase, ai milă de mine!

Atâta risipă, prea Sfânt Dumnezeu,
Să scapi, prin iubire, sufletul meu
Și spre mântuirea-mi să faci o minune!
Iisuse Hristoase, ai milă de mine!

Când doar milostivii ce vin la Altar
Mai cer pentru mine mântuire prin Har,
Revarsă-ndurarea spre-a lor rugăciune!
Iisuse Hristoase, ai milă de mine!

Radu Cârstoiu
(20.02.2020, Duminica Fiului Risipitor)

Sursă foto: doxologia.ro

păcatele noastre? Însă, așa cum după furtună, iese soarele 
pe cer, la fel și în viața noastră, după o suferință, vine o 
soluție salvatoare. De fapt, viața aceasta reprezintă doar o 

secundă față de veșnicie. De aceea, dacă ne stresăm prea 
mult pentru unele lucruri, nu vom avea vreun folos. 

Profunzimea vindecării e una enormă. Ne face să ne 
pună pe gânduri. Fie că ne place sau nu, trebuie să recu-
noaștem că viața nu e numai roz. Însă, aceasta nu înseam-
nă că trebuie să cădem în depresie. Cu siguranță că există 
o soluție pentru orice fel de problemă. Însă, pentru a re-
zolva ceva care pare să fie imposibil de soluționat, trebuie

mai întâi să credem că acest lucru e posibil să se întâmple. 
Aceasta nu înseamnă că dacă avem credință că poate să 
se întâmple ceva, neapărat că acest lucru se va și întâm-

pla. Adică, nu trebuie să avem o credință care 
să nu fie urmată și de faptele noastre bune. O 
vorbă populară spune că „Dumnezeu îți dă, dar 
nu-ți bagă în traistă”. Însă, și dacă ne încredem 
doar în propriile noastre forțe, nu înseam-nă că 
vom reuși să facem ceea ce ne-am pro-pus să 
realizăm. De aceea, trebuie să evităm să 
cădem în oricare dintre cele două extreme. 
Oricare dintre acestea pot să fie foarte 
periculoase pentru fiecare dintre noi. Deși, e 
mult mai greu să păstrăm calea de mijloc, totuși, 
suntem nevoiți s-o căutăm de fiecare dată. De 
multe ori, oamenii cred în Dumnezeu, atunci 
când le merge foarte bine. Doar că atunci când 
au un necaz, uită de El. Sau uneori, se întâmplă 
și invers. Credința în Dumnezeu nu ține cont de 
aspectele acestea exterioare. Dacă ajungem să 
condiționăm credința în Dumnezeu, de ase-
menea  aspecte,  înseamnă de fapt că nu avem

credință în Dumnezeu. De aceea, să avem măsură în toate. 
Să urmăm calea cea dreaptă în ceea ce privește credința 
corectă în Dumnezeu. Aceasta înseamnă să avem credință 
și fapte bune de acum înainte în viață. Amin.

Prof. Ionuț-Cătălin I. Popescu
(reflecție la Duminica a X-a după Rusalii, 

Sf. Ev. Matei 17, 14-23, 21 august)
Sursă foto: Sf. Evanghelie



CALEA ORTODOXĂ8 An 3, Nr. 22, august 2022

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

File de sinaxar

„Credința cea mântuitoare comoară nerăpită ai soco-
tit-o, de trei ori fericite, păgânătatea cea părintească pă-
răsind-o și urmând Stăpânului, te-ai îmbogățit cu darurile 
cele Dumnezeiești Sfinte Adrian Mărite, roagă pe Hristos 
Dumnezeu să mântuiască sufletele noastre” (Troparul 
Sfinților)

Mucenicul Adrian și soția lui, Natalia, erau din cetatea 
Nicomidiei, și au pătimit în zilele împăratului Maximian 
Galeriu (293-311).

Într-o zi, în vremea ultimei mari prigoane a creștinilor, 
douăzeci și trei de creștini au fost aduși înaintea Împăra-
tului și chinuiți groaznic, aproape de moarte. Adrian era 
unul dintre dregătorii împărătești ce priveau suferințele 
acelor oameni și auzeau cu cât curaj aceștia își apărau 
credința în Hristos.

Pe când mucenicii zdrobiți în bătaie erau duși la 
palatul tribunului spre a li se înscrie numele, Adrian i-a 
întrebat ce credeau că vor obține îndurând toate aces-
te suferințe. Ei i-au vorbit despre nespusa frumusețe și 
slavă a raiului și i-au citat din 1 Corinteni 2, 9: „Cele ce 
ochiul nu a văzut, nici urechea a auzit, nici la inima omu-
lui s-au suit, acestea au gătit Dumnezeu celor ce iubesc 
pe dânsul”.

Auzind acestea, Adrian s-a dus la cel ce scria și i-a 
spus: „Scrie și numele meu împreună cu cele ale sfin-
ților aceștia; și eu sunt creștin”. Când împăratul a au-
zit aceasta, l-a întrebat: „Ți-ai pierdut mințile?” Adrian a 
răspuns: „Nu mi le-am pierdut, ci mi le-am aflat!” Astfel 

Sfinții Mucenici Adrian și Natalia, soția sa   (26 August)
a ajuns tânărul Adrian să fie întemnițat împreună cu cei-
lalți.

Aflând de aceasta, Natalia, soția lui, care era în as-
cuns creștină, la început s-a îngrijorat din pricina întem-
nițării lui, dar, mai pe urmă, înștiințându-se că l-au pus în 
lanțuri pentru Hristos, s-a îmbrăcat îndată în haine lumi-
nate, a alergat la temniță și intrând înlăuntru, i-a sărutat 
cu bucurie lanțurile de pe grumaji și-l fericea pentru ale-
gerea sa, și-l învăța să stea neclintit în chinuri și-i ruga 

pe Sfinții din temniță ca să se roage pentru el.
Cei doi erau căsătoriți de doar 13 luni când tâ-

nărul Adrian, în vârstă de 28 de ani și născut din 
neam ales, cu o slujbă bună, sub Împăratul Maxi-
mian a decis să-și dea viața lui Hristos.

Și s-a întors Natalia la casa ei, iar Adrian a în-
credințat-o că-i va da de știre, ca să vină să vadă 
sfârșitul său. Deci, aflând ziua când va fi adus 
spre chinuire înaintea tiranului împărat, Adrian, 
plătind păzitorilor, a ieșit și s-a dus să dea el însuși 
de știre Nataliei despre ziua sfârșitului său. Dar 
ea, văzându-l, i-a închis ușa, gândind că a fugit 
de chinuri și s-a lepădat de Hristos, și-l mustra, 
numindu-l fricos și iubitor de dezmierdări.

Și zicea: „Ce voi face eu, care m-am însoțit cu 
un păgân? Nu m-am învrednicit de cinstea de a 
mă numi soția unui Mucenic, ci, iată, sunt o feme-
ie ticăloasă a unui bărbat lepădat de Dumnezeu”. 
Iar fericitul Adrian, bătând în ușă, zicea: „Natalia, 
doamna mea, deschide, că n-am fugit de chinuri. 
Am venit, precum ți-am făgăduit, să te iau ca să 
vezi sfârșitul nostru, mijlocind Mucenicii pentru 
mine, și trebuie să fiu acolo la ceasul hotărât”.

Acestea auzindu-le, Natalia i-a deschis ușa în-
dată cu bucurie și, îmbrățișându-l, a mers cu el. 
Deci, fiind adus Sfântul Adrian la împărat și măr-
turisind pe Hristos, că este Dumnezeu adevărat, 
l-au pus cu fața în jos și l-au bătut cu toiege. Apoi,
întorcându-l cu fața în sus, atât a fost de bătut pe

pântece, încât i se vedeau și măruntaiele; după aceea, 
l-au aruncat în temniță unde erau și ceilalți Sfinți Muce-
nici.

Apoi împăratul a dat poruncă ca să se aducă în tem-
niță o nicovală și un ciocan de fier, ca să le zdrobească 
fluierele picioarelor, ca ei să moară în chinuri. Deci, după 
ce i-au zdrobit fluierele picioarelor, i-au tăiat și o mână; și 
îndată, din pricina acelei mari dureri, Sfântul Adrian și-a 
dat sufletul în mâinile lui Dumnezeu.

Deci, poruncind nelegiuitul împărat ca trupurile Muce-
nicilor să fie aruncate în foc, fericita Natalia a ascuns, în 
taină, mâna soțului ei. Și, stingându-se focul din pricina 
unui potop de ploaie, cu tunete și fulgere înfricoșătoare, 
unii slujitori împărătești au fugit. Iar un om credincios, 
anume Eusebiu, luând moaștele Sfinților Mucenici și pu-
nându-le într-o corabie mică, le-a dus la Arghiropole, în 
apropiere de Bizanț, și le-a așezat într-o biserică.

Natalia a fugit și ea din Nicomidia la Arghiropole, 
unde erau moaștele Sfântului ei soț; și ajungând acolo 



CALEA ORTODOXĂ 9An 3, Nr. 22, august 2022

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Pilda datornicului nemilostiv
Evanghelia Duminicii a XI-a după Rusalii are ca temă 

Iertarea. Acest lucru îl vedem și în Rugăciunea Dom-
nească: „Și ne iartă noua greșalele noastre, precum și 
noi iertăm greșiților noștri’. De asemenea, Rugăciunea 
de la Taina Spovedaniei spune: „să iertăm de șaptezeci 
de ori câte șapte’’. Vedem așadar cât de importantă este 
această lecție a Iertării în Iconomia mântuirii noastre.

Evanghelia iertării din această duminică ne spune 
că un slujitor era dator stăpânului său 10.000 (zece mii) 
de talanți, ceea ce însemna o valoare imensă (490,770 
tone de aur, întrucât în vremea Mântuitorului un talant 
conținea 49,077 kg de aur). Pentru această datorie el 
trebuia să fie vândut împreună cu soția, copiii, casa și 
tot ce avea în proprietate. Din punct de vedere spiritu-
al, această vindere înseamnă o pierdere incalculabilă, 
adică despărțire de Dumnezeu, pierderea libertății și a 
demnității umane, o moarte spirituală înaintea morții fizi-
ce a omului. De aceea, datornicul a căzut în genunchi și 
a cerut iertare, rugându-l pe stăpânul lui să mai amâne 
plata datoriei. Iar stăpânul, plin de iubire milostivă și mă-
rinimie, nu numai că a amânat plata datoriei, ci a iertat-o, 
a anulat-o, a șters-o complet. Însă datornicul căruia i-a 
fost iertată datoria nu a voit să ierte unui datornic al său 
o datorie foarte mică, de 100 de dinari, ci l-a aruncat în
închisoare, ca să-i plătească datoria, spune Evanghelia.

Datoriile pe care oamenii le au către Dumnezeu sunt 
greșelile pe care le fac și de asemenea risipirea darului 
vieții înșiși. Slujitorul căruia i s-a iertat datoria mare pe 
care o avea, dar el nu a voit sa ierte semenului său o 
datorie mai mică, întrerupând lanțul iertării este numit de 
Evanghelie „slugă vicleană‘’ (Matei 18,32).

Văzând slujitorii stăpânului iertător și milostiv că ierta-
rea arătată de el nu a îndemnat pe datornic să ierte și el 
la rândul său, s-a întristat foarte mult. Îndată ei au spus 
stăpânului lor cât de viclean și rău era datornicul căruia 
stăpânul milostiv i-a iertat datoria. Atunci stăpânul iertă-
tor și milostiv a revenit asupra hotărârii sale inițiale și a 
trecut de la bunătate la dreptate, pedepsind pe datornicul 
căruia i s-a iertat datoria, dar care n-a voit să ierte datoria 
unui mic datornic al său. Sfânta Evanghelie ne spune că 
stăpânul s-a mâniat pe datornicul neiertător, l-a judecat 
și „l-a dat pe mâna chinuitorilor până ce-i va plăti toată 
datoria” (Matei 18,34). Judecata sau pedeapsa aceasta 
poate fi înțeleasă duhovnicește ca pedeapsă în timpul 
vieții pământești sau ca osândire a omului neiertător în 
ziua judecății sale particulare, după moartea trupului, în-
cât sufletul său ar putea fi iertat doar prin rugăciunile al-

tora pentru el. Înțelesul duhovnicesc al acestei pilde este 
următorul: împăratul sau stăpânul care se socotește cu 
slugile sale datornice este Însuși Dumnezeu, Care are o 
mulțime de datornici, și anume toți oamenii sunt datorni-
cii Lui, pentru că de la El au primit toți oamenii darul vieții, 
sufletul nemuritor și chemarea la viață veșnică fericită.

Când noi însă folosim în mod greșit sau negativ da-
rurile pe care El ni le-a dăruit, săvârșind răul cu gândul, 
cu cuvântul sau cu fapta, ne îndatorăm lui Dumnezeu 
cu însăși valoarea incalculabilă a sufletului nostru care 
este mai de preț decât lumea întreagă (cf. Marcu 8,36). 
Deci, devenim datori pentru că suntem risipitori ai da-
rurilor lui Dumnezeu și pentru că uităm de Dumnezeu 
și nu suntem recunoscători Lui. Astfel, cu fiecare gând 
necurat, cu fiecare cuvânt necugetat, cu fiecare faptă 
neroditoare de bine pe care o săvârșim, ne îndatorăm, 
pentru că folosim în mod păcătos și păgubitor gândirea, 
vorbirea și făptuirea noastră. Mulțimea datoriilor noastre 
față de Dumnezeu-Dăruitorul este simbolizată, în pilda 
din Evanghelia de astăzi, prin cei 10.000 de talanți. După 
cum am spus mai înainte, în vremea Mântuitorului un 
talant conținea 49,077 kg de aur, deci 10.000 de talanți 
însemnau 490.770 kg de aur, adică peste 490 de tone 
de aur. Iar 100 de dinari echivalau cu doar 450 gr de 
argint. Deci datoria imensă, înfricoșătoare a slujitorului 
către stăpânul său simbolizează datoria păcatelor omu-
lui, săvârșite ca risipire a darurilor lui Dumnezeu din viața 
sa și ca îndepărtare de la calea mântuirii. Când gândi-
rea rațională a omului sau inteligența lui este pusă în 
slujba păcatului, a răului, atunci omul se îndatorează, 
întrucât pierde harul sfințitor al vieții și se scufundă în 
vidul neascultării și despărțirii lui de Dumnezeu. Când 
voința omului nu mai urmează voinței lui Dumnezeu, el 
se îndatorează, fiindcă pierde binecuvântarea conlucră-
rii și comuniunii cu Dumnezeu. Când iubirea omului se 
leagă în mod pătimaș de lucrurile limitate și trecătoare, 
el se desparte de Dumnezeu Cel nemărginit și veșnic, 
îndatorându-se Lui pentru că n-a răspuns chemării Sale 
de-a participa la viața cerească nelimitată și veșnică. Din 
acest motiv, nimeni dintre oamenii păcătoși nu se poate 
mântui (dobândi viața veșnică), dacă nu i se iartă păca-
tele sau greșelile, pentru a reface astfel legătura sa cu 
Dumnezeu izvorul vieții veșnice.

Din Evanghelia de astăzi înțelegem că Dumnezeu 
este în același timp milostiv și drept. Când ne pocăim și 
cerem să ne ierte păcatele, El este bun, milostiv și ier-
tător. Când noi însă nesocotim bunătatea Lui, și în mod 

cu mâna Sfântului, s-a rugat mult, apoi și-a dat sufletul 
în mâinile lui Dumnezeu, sfârșindu-și alergarea ei muce-
nicească fără de sânge, ca una care a pătimit slujind pe 
Mucenici și fugind din casa ei pentru desăvârșita curăție. 
Și, a fost îngropată lângă moaștele Sfinților Mucenici.

Prăznuirea Sfinților Mucenici Adrian și Natalia este 
o sărbătoare a familiei creștine. După învățătura Sfintei
noastre Biserici, familia este așezământ dumnezeiesc și
temelie a vieții. Este legătura dintre bărbat și femeie, bi-
necuvântată de Dumnezeu în Taina Sfintei Cununii. La
baza familiei stă tocmai Taina Iubirii, o iubire ce se sfin-
țește pentru veșnicie.

Sfinții Adrian și Natalia sunt ocrotitori ai familiei și exem-
ple vii ale iubirii care depășește toate greutățile, biruind 
însăși moartea. O poveste pe care o auzim nu doar pe 26 
august, ci mult mai des, în cadrul Tainei Cununiei, atunci 
când se invocă ajutorul sfinților mucenici, ca prin rugăciu-
nile lor să se mântuiască sufletele celor ce se cunună și 
imită prin răbdare spiritul lor de jertfă: „Sfinților mucenici 
care bine v-ați nevoit...”. O poveste despre dragoste și bu-
curie, despre viață și jertfă, care ne îndeamnă să ținem 
minte un lucru: că tot ceea ce-i frumos este în Hristos.

Pr. Daniel Budeanu, Parohia Motru I
Sursă foto: crestinortodox.ro



CALEA ORTODOXĂ10 An 3, Nr. 22, august 2022

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

viclean și egoist doar profităm de ea, dar la rândul nostru 
nu arătăm bunătate față de semenii noștri, adică nesoco-
tim iertarea Lui și nu o facem roditoare față de oameni, 
atunci Dumnezeu ne arată dreptatea Sa spre îndreptarea 
noastră și a celor asemenea nouă. Deci, Dumnezeu este 
milostiv, dar și drept, iertător, dar și îndreptător, în înțele-
sul că nu trece cu vederea păcatul, ci cheamă la pocăința 
spre îndreptare. Astfel, Dumnezeu Cel milostiv și iertă-
tor îl responsabilizează pe omul nemilostiv și neiertător, 
aducându-i aminte cât de mult pierde spiritual dacă nu 
este și el iertător asemenea lui Dumnezeu. Toți oamenii 
sunt creați după chipul lui Dumnezeu, dar la asemăna-
rea cu Dumnezeu ajung numai cei ce trăiesc în comuni-
une cu El și împlinesc voia Lui, adică numai sfinții. Prin 
urmare, omul care nu iartă altora greșelile lor nu poate 
dobândi sfințenia care vine de la Dumnezeu. Atât de mult 
ne asemănăm cu Dumnezeu câtă iubire sfântă, milostivă 
adunăm în sufletul nostru, prin pocăință și iertare, prin ru-

găciune și prin fapte bune. Oamenii sfinți sunt milostivi ca 
Dumnezeu Cel milostiv, sunt iertători ca Dumnezeu Cel 
iertător, însă ei sunt și drepți sau îndreptători ai altora, 
precum și Dumnezeu este drept și îndreptător al celor ce 
rătăcesc sau greșesc, cu voie sau fără voie.

Iubirea milostivă a lui Dumnezeu precedă dreptatea 
Lui. Mai întâi, din iubire milostivă, El iartă pe cei păcătoși, 
însă ceartă pe cei ce nesocotesc iubirea Lui iertătoare 
și n-o arată semenilor prin iertare și fapte bune. Întru-
cât Biserica a înțeles valoarea sfințitoare și mântuitoare 
a iertării, ea îi îndeamnă pe toți oamenii să ierte greșelile 
aproapelui lor. Pentru creștini, iertarea greșelilor oame-
nilor este o condiție pentru a se împărtăși cu Trupul și 
Sângele Domnului Hristos, Cel ce S-a rugat pentru ier-
tarea păcatelor celor care L-au răstignit, zicând: ‘Părin-
te, iartă-le lor, că nu știu ce fac‘ (Luca 23, 34).In timpul 
perioadelor de post, când unim mai mult rugăciunea cu 
pocăința și postul, Biserica ne îndeamnă să iertăm se-
menilor noștri toate greșelile lor ca să simțim mai mult 
cum sufletul nostru se eliberează sau înviază din legătu-
rile păcatelor, ale egoismului și ale mândriei.

 Iertarea greșelilor semenilor noștri cere luptă cu noi 
înșine, răstignire a mâniei și a dorinței noastre de răzbu-
nare. Iertarea acordată semenilor nu este totdeauna o 
lucrare ușoară, deși, teoretic, mulți oameni știu că dacă 
ești creștin adevărat trebuie să ierți altora greșelile lor. 

Sunt însă unele situații dificile în care iertarea sinceră nu 
se realizează pur și simplu printr-o decizie voluntaristă, 
formală, exterioară. Sunt oameni care au suferit mult din 
cauza semenilor lor, iar pentru a le ierta acestora gre-
șelile lor, în mod sincer, total și definitiv, adică „din toată 
inima”, ei au nevoie de o schimbare interioară. Cu alte 
cuvinte, iertarea cere o luptă interioară, o răstignire a do-
rinței egoiste de răzbunare, a tentației de a răspunde la 
răutate cu răutate. Însă Sfânta Evanghelie ne cheamă să 
nu răspundem la răutate cu răutate, ci să lăsăm răzbu-
narea pe seama lui Dumnezeu. El sigur ceartă și pedep-
sește cu dreptate, fiind Judecătorul și Mântuitorul lumii, 
al viilor și al morților.

O iertare sinceră, totală, nu una de felul „te iert, dar nu 
te uit”, se poate oferi altora numai dacă Îi cerem lui Dum-
nezeu harul Său care ne ajută să iertăm din toată inima 
greșelile altora. În acest sens, cerem Mântuitorului Iisus 
Hristos, Care a iertat pe vrăjmașii Lui, ca iubirea Lui să 

locuiască în inimile noastre. Pildă 
de urmat în această privință ne sunt 
Sfinții martiri sau mucenici, care au 
fost dăruiți de Dumnezeu cu harul 
sau virtutea de a ierta pe cei care 
îi chinuiau și-i duceau la moarte, 
așa cum au făcut arhidiaconul Ște-
fan, cel dintâi dintre mucenici, dar și 
mulți alții. Din Viețile sfinților martiri 
se vede că aceștia simțeau în sufle-
tul lor o putere deosebită în timpul 
suferințelor, o putere a prezenței iu-
birii jertfelnice și iertătoare a lui Hris-
tos. De aceea, ei nu au răspuns la 
răutate cu răutate și la ură cu ură, ci 
au biruit ura ca rod al păcatului prin 
sfințenia iertării ca rod al prezenței 
harului lui Dumnezeu în om. Sfinții 

mucenici sunt numiți Buni Biruitori mucenici, tocmai pen-
tru că ei au biruit duhul lumesc al urii, al răzbunării și al 
răutății, după ce au primit în sufletul lor iubire milostivă 
din iubirea lui Hristos Cel milostiv și iertător.

Prin urmare, când nu putem ierta semenilor noștri 
greșelile lor, trebuie, mai întâi, să ne rugăm pentru ei, 
deoarece foarte adesea vrajba între oameni vine și din 
lucrarea diavolului care tulbură sufletul oamenilor. „Dia-
bolos” în limba greacă înseamnă cel ce dezbină, cel ce 
desparte, cel ce asuprește și tulbură viața oamenilor și 
relațiile dintre ei. Adesea, el învrăjbește membrii familiei, 
vecinii și prietenii și îi împiedică să facă împreună o lu-
crare folositoare. Înțelegem, așadar, că iertarea sinceră a 
greșelilor altora presupune o modelare a sufletului nostru 
după iubirea milostivă a Domnului nostru Iisus Hristos. În 
acest sens, trebuie să ne rugăm ca Hristos Domnul prin 
harul Duhului Sfânt să ne curățească de toată întinăciu-
nea și de toată răutatea. Să-I cerem Lui să ne dăruiască 
puterea sau virtutea de a ierta pe alții așa cum Dumne-
zeu ne iartă pe noi. Dacă uneori, printr-o pedagogie divi-
nă, se întâmplă chiar să săvârșim și noi tocmai păcatele 
pentru care am judecat pe alții, trebuie să înțelegem din 
aceasta că e mai bine să ne rugăm lui Dumnezeu pentru 
semenii noștri ca să se ridice din păcate, decât să-i ju-
decăm considerându-ne superiori lor, adică fără greșeli.

Concluzia pe care o constatăm este că Evanghelia 



CALEA ORTODOXĂ 11An 3, Nr. 22, august 2022

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Bătrânul soare, – milostivul și strălucitul lumii astru,
Vorbea c-un frate-al său de pară — mai mare poate sau mai mic, 
Pierdut în cine știe care păragini de nimic albastru, 
De care omenirea încă nu știe până azi nimic...

Și soarele ce stă de-asupra mocirlei noastre de păcate, 
Grăia, prin ale sale raze, de noi, cu depărtatu-i frate:
— De mii de ani eu mă tot mistui, arzându-mi propria făptură,
De-apururi milostiv cum sunt,
Să dăruiesc într-una viață, cu-a mea-lumină și căldură, 
Acelora care-și zic oameni și se frământă pe pământ...
Dar, vai, din toți împătimiții câți vii sub vatra mea se știu,
Nu-i nimenea care-n lumină să poată sta cu fruntea sus, 
Din răsărit pân-la apus,
Iar dintre cei care de-a pururi în lumea dușilor s-au dus, 
Un singur om, a fost asemeni, adică Dumnezeu-lisus...

Un singur Om, trecând prin lume, n-a vrut nimica pentru sine, 
Unicu-i scop fiind să facă mereu aproapelui său bine 
Și-n schimb nimic El să nu ceară...
Încolo, toată omenirea de mai-nainte și din urmă,
N-a fost nicicând decât o turmă
Din care unii, pentru aur, coboară mai prejos de fiară...

De mii de ani eu văd într-una cum păcătoasa lumii humă,
Trufașe vietăți de-o clipă, s-aruncă frate asupra frate 
Și-n gheara patimilor oarbe, se sfâșie și se sugrumă 
Ca fiarele înfometate...

De mii de ani ei tot adună aceiași „bani” și „pietre rare”; 
Mărețe, unii fac palate, vrând tot mai mult cel care are, 
Deși-nțelege fiecare
Că, dincolo de pragul vieții când trece hohotit în plâns,
De pe pământ nu poate nimeni să ia nimic din câte-a strâns...

De-aceea, cu-ale mele raze, pământul n-o să mai dezmierd,
Și lumea plină de păcate am hotărât acum s-o pierd:
Voi stinge vatra de jăratec din care harurile-mi cad;
Împresura-voi tot pământul cu noapte neagră ca de iad; 
Voi descărca, deasupra lumii sau, mai curat, deasupra urii, 
Din hău, năprăsnicia toată și toată furia naturii:
Voi rupe orice stăvilare zăpezilor a mii de nori,
Din vifore nemaivăzute voi face șerpi șuierători
Și nouăzeci de zile-ntr-una — pe păcătoasa lumii viață
Voi pune, munte lângă munte: zăpadă, grindină și gheață...

Sfârșitul lumii

Și-atunci, acei care-și zic oameni, să cadă
Fulgerați de ger,
Cu mâinile împreunate, cu ochii ridicați spre cer,
Încremeniți, statui de gheață, sub valurile de zăpadă,
Ca-n veci de veci să nu mai vadă,
Din noaptea marelui dezastru,
Icoana mea strălucitoare și bolta cerului albastru!
.......................................................................................................
Așa grăi bătrânul soare, preadepărtatului său frate,
Punând un nor, să nu mai vadă a noastră baltă de păcate.

Atunci, privind numai o clipă, pe calea vieții înapoi, 
Eu – picătura de noroi 
Simții adânc fiorii morții, cum o să-i simtă-ntreaga turmă, 
Dar prea târziu, că poate mâine e judecata cea din urmă.

Sursa: Vasile Militaru, „Fabule”, 
Ed. Lumină din Lumină, București, 2007

Sursă foto: doxologia.ro

acestei duminici este una a iertării, dar și una a respon-
sabilizării, o Evanghelie a milostivirii, dar și a dreptății, 
o Evanghelie în care Dumnezeu, deși este milostiv și
îndelung răbdător, totuși nu trece cu vederea nerecu-
noștința noastră pentru iertarea primită de la El, adică
nu este nepăsător când vede insensibilitatea noastră
față de iubirea Lui milostivă și iertătoare. De ce? Pentru
că El nu voiește ca iubirea Lui să se oprească la noi,
ci dorește ca iubirea Lui să ajungă prin noi la alții, ca
noi să devenim asemenea lui Dumnezeu Cel milostiv
și iertător „Fiți milostivi precum și Tatăl vostru milostiv
este’’ (Luca 6, 36). Evanghelia ne îndeamnă, așadar,

să înmulțim binele, nu să-l limităm. Iar făcând aceasta, 
creștem duhovnicește și ne sfințim, adică devenim cu 
adevărat oameni ai lui Dumnezeu, întrucât iubirea Lui 
milostivă se arată altora prin noi, când iertăm și noi alto-
ra greșelile lor. Așadar, lanțul Iertării trebuie să continue 
permanent pentru a ajunge la Iubirea de Dumnezeu și 
de aproapele. Amin.

Pr. Alin Constantin Nicola
Parohia Comoșteni, Protoieria Băilești

(predică la Duminica a XI-a după Rusalii, 
Sf. Ev. Matei 18, 23-35, 28 august)

Sursă foto: Sf. Evanghelie



CALEA ORTODOXĂ12 An 3, Nr. 22, august 2022

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Pe 7 iulie, la București, a avut loc premiera de gală a 
docu-dramei „Mihai Viteazul – Prințul care a intrat în legen-
da Europei”, primul film despre voievodul Unirii de la 1600 
după 45 de ani.

Sâmbătă, 16 iulie, cu ocazia lansării filmului la Târgu 
Jiu, orașul meu natal, am stat puțin de vorbă cu Denis Ște-
fan, actorul care-l întruchipează pe Mihai Viteazul în peli-
cula produsă și regizată de Mihaela Mihai. Actorii și regizo-
rul vor fi prezenți, în continuare, la Sibiu pe 21 iulie, la Cluj 
pe 29 iulie și la Piatra Neamț pe 30 iulie.

— Sunteți primul actor care-l joacă pe Mihai Viteazul și 
doar al treilea din istorie. Ați intrat în…istorie, ca să zic așa. 
Cum v-ați simțit?

— M-am simțit și mă simt foarte bine. Orice actor român 
și orice actor în general își dorește să joace personaje em-
blematice din istoria poporului său, personaje care te-au 
impresionat pe când erai copil. Dacă nici Mihai Viteazul 
nu-ți produce o impresie, atunci nu știu cine… Noi, eu, sunt 
oricum din generația care citea foarte mult, respecta și tră-
ia istoria României așa cum era ea prezentată pe vremea 
aceea. Sunt și niște similitudini: eu sunt stângaci precum 
Mihai Viteazul, în film aveam exact vârsta lui și așa mai de-
parte. Profesorul meu de istorie mi-a insuflat această dra-
goste pentru istorie în general și cea a României în special. 
Mihai Viteazul nu numai că aduce o speranță, pentru că nu 
numai că a încercat, dar și a făptuit ceea ce ne-am dorit cu 
toții, adică România Mare.

— Dar nu a fost și o presiune, având în vedere perso-
najul și datorită faptului că înaintașii dvs., ca să zic așa, au 
fost niște nume foarte mari?

— Desigur, au fost și voci care au discutat cu regizorul 
și producătorul filmului, Mihaela Mihai, că de ce nu a dis-
tribuit un altfel de actor, pe un alt registru. Eu n-am simțit-o 
ca o presiune, ca un lucru care m-ar opri, ci ca o emoție 
pozitivă.

Faptul că am discutat aproape un an până să filmăm 
m-a ajutat să înțeleg ce voia Mihaela să transmită din
acest film, la ce ne înhămam: pentru că un film de ficțiune
este ceva, o docu-dramă este altceva. Lucrurile sunt mult
mai condensate într-o docu-dramă. Nu ai fost foarte multe
momente în care să transmiți ceea ce vrei, intervine infor-
mația dată de istorici: dacă nu ai transmis în minutul acela
în care apari, se pierde…

— Apropo de transmis: ați studiat personajul, pe Mihai, 
înainte de…

— L-am studiat cu mult timp înainte de a mă aștepta 
să-l joc.

— Ce v-a impresionat cel mai mult la personalitatea lui 
omenească, nu ca fapte de arme, ci ca om?

— În afară de ceea ce era evident că impresiona pe 
toată lumea, pentru cei ce nu știu, Mihai Viteazul avea la 
undeva la 2 metri. El și Petru cel Mare erau considerați 
printre cei mai înalți oameni politici ai vremii respective. 
De unde știu asta? Tot de la profesorul meu de istorie: cro-
nicarii care sunt amintiți și în film povesteau că la curtea 
împăratului Rudolf, capul lui Mihai Viteazul atingea făcliile 
care luminau tunelul. Făcliile există și astăzi și s-a putut 
să se măsoare cât de înalt era el. Și așa și-au dat seama, 
acum zeci de ani, că Mihai Viteazul era o forță a naturii, 
o minunăție, pentru că atunci să ai 2 metri era o chestie
ieșită din comun.

Asta producea o anumită emoție sau frică, dacă vorbim 

despre turci, unguri, germani, inamicii lui. Eu am vrut să 
transmit această emoție a felului în care se purta el vis-a-
vis de cei din jur.

— Dacă ar trăi azi Mihai Viteazul, ce ar avea de învățat 
de la el conducătorii actuali?

— După cum ai văzut există aceste flashback-uri și fil-
mări din zilele noastre. Și cred că ar spune ceea ce spun și 
eu în film, pentru că trebuie nu doar să ne respectăm și să 
învățăm din istorie, ci trebuie să revenim ceea ce am fost.

Am fost un popor cu o anumită tenacitate și care a reali-
zat niște lucruri într-un moment în care nu numai că nimeni 
nu credea asta, dar era de domeniul SF-ului, ca să zic așa. 
Și faptul că el a crezut și a realizat la 1600 ceva ce abia 
după câteva sute de ani s-a realizat din nou, zic eu că e un 
lucru că e la nivelul inexplicabilului.

— Și ultima întrebare: Cu ce ar trebui să rămână tinerii, 
copiii, după ce urmăresc acest film?

— Să rămână cu un model bărbat, de român, de om 
viteaz. Și cronicarii l-au numit așa, nu și-a ales el (acest 
nume). A fost Mihai Viteazul, nu Mihai de la Craiova. Asta 
avem nevoie în acest momentul acesta: toți adolescenții să 
aibă un model românesc, istoric românesc. Altfel, lucrurile 
se vor disipa foarte ușor pentru că orice copil care crește 
are nevoie de un model. Dacă noi nu-i oferim, ca popor, din 
exemplele noastre, din istoria noastră, un model va lua din 
exemplele altui popor.

Mihai Șomănescu, R3media.ro
Sursă foto: cinemagia.ro

Interviu cu Denis Ștefan, 
protagonistul din „Mihai Viteazul”

Actualitate




