
CALEA ORTODOXĂ 1An 2, Nr. 14, decembrie 2021

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

CALEA ORTODOXĂ
Revistă creștin-ortodoxă, cu caracter hristocentric și eclesiocentric

Anul 2, Nr. 14, decembrie 2021

Editorial

Ziua Domnului
Vindecarea femeii gârbove se numără printre 

minunile săvârșite de Mântuitorul. Femeia, care de 
„optsprezece ani avea un duh de neputință și era 
gârbovă” (v. 11), și pe care „a legat-o Satana” (v. 
16), s-a vindecat de neputința ei trupească, dar și 
sufletească. Nu putem să nu precizăm că imediat 
după vindecare, Domnul este atacat indirect de cu-
vintele „mai marelui sinagogii”, mustrând mulțimea 
care venea să se vindece sâmbăta. 

Am putea spune că întâm-
plarea nu este unică în pagi-
nile Evangheliei. În multe alte 
rânduri, Iisus a fost atacat de 
șefii spirituali ai iudeilor, din 
același motiv. Ar fi bine să re-
vedem pericopa evanghelică 
de la Matei 12, 9; Marcu 3,1; 
Luca 6, 6, atunci când El a vin-
decat tot într-o zi de sâmbătă 
și tot într-o sinagogă pe un om 
care avea mâna uscată. După 
această minune, fariseii și iro-
dianii au făcut sfat să-L piardă 
pe Iisus. Pentru că Mântuito-
rul făcea aceste vindecări mai 
ales în zi de sâmbătă, adversarii Săi și-au format 
asupra Domnului o opinie hotărât negativă, mai 
ales după vindecarea orbului din naștere: „Acest 
Om nu este de la Dumnezeu, fiindcă nu ține sâm-
băta” (Ioan 9, 16). 

Așadar, atitudinea lui Iisus față de Sabat a atras 
hotărârea conducătorilor iudei de a-L pierde. Spune 
Sf. Ioan Evanghelistul: „Pentru aceasta iudeii pri-
goneau pe Iisus și căutau să-L omoare, că făcea 

acestea sâmbăta” (Ioan 5, 16). Vom putea înțelege, 
desigur, mai bine, această atitudine, dacă vom ține 
cont de modul în care interpretarea cazuistică dată 
de tradiția rabinică poruncii a IV-a din Decalog a de-
format cu totul sensul odihnei de Sabat și a deturnat 
Legea dumnezeiască de la sensul ei originar. 

Tocmai această denaturare de interpretare a 
Legii îl face pe mai-marele sinagogii să spună că 
sunt de ajuns 6 zile lucrătoare pentru săvârșirea 
de vindecări. De aici să înțelegem că el gândea că 
Domnul și cei vindecați în ziua sâmbetei se făceau 
vinovați de o flagrantă încălcare a Legii. Ori, Mân-
tuitorul spusese în două rânduri: „Sâmbăta a fost 

făcută pentru om, iar nu omul pentru Sâmbătă” (Mc. 
2, 27) sau „Fiul Omului este Domn al Sâmbetei (Mc. 
2, 28). Așadar, sâmbăta nu este o piedică în calea 
continuării de Tatăl a lucrării Sale și, prin urmare, 
nu este o piedică nici în lucrarea Fiului (Ioan 5, 17). 

Putem trage ușor concluzia că aceste vindecări 
pe care Fiul lui Dumnezeu le-a săvârșit sâmbăta au 
avut ca scop restaurarea poruncii a patra în înțele-
sul și rostul ei, voite de Dumnezeu. Astfel că Dom-
nul, prezentându-se ca „Domn al sâmbetei”, are în 
vedere nu numai această restaurare, ci și schim-
barea zilei săptămânale de odihnă. El are această 
autoritate, de a opera această schimbare. A și fă-
cut-o, prin însuși faptul că a înviat din morți „după 
ce a trecut sâmbăta, când se lumina de ziua întâi a 
săptămânii” (Mt. 28, 1). De aceea, această zi, du-
minica, a fost numită de creștini încă de la început: 

Sfântul Ierarh Nicolae, dascăl al iubirii aproapelui ................................... 2
Sfânta Filofteia ........................................................................................ 4
Poezie creștină ....................................................................................... 5 
Pilda celor poftiți la cină ......................................................................... 8
Cu noi este Dumnezeu ......................................................................... 10
Plinirea vremii ........................................................................................ 11
Poezie pentru copii ................................................................................. 12

Cuprins

(continuare în pagina 2)



CALEA ORTODOXĂ2 An 2, Nr. 14, decembrie 2021

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

„Ziua Domnului” sau „Ziua Domnească”. Ea a fost 
de la început ziua cea nouă de sărbătoare a uce-
nicilor lui Hristos.

Epistola către Evrei a Sfântului Apostol Pavel 
vorbește despre duminică și o numește „o altă zi 
de odihnă” (Evrei 4, 8) sau „altă sărbătoare” (Evrei 
4, 9). Dovezile ținerii Duminicii de către creștini, 
într-o continuitate neîntreruptă de la Apostoli și 
până azi, sunt multe și clare. Sf. Apostol Pavel dă 
o îndrumare credincioșilor din Corint: „În ziua întâi 
a săptămânii fiecare din voi să-și pună deoparte, 
strângând cât poate, ca să nu se facă strângerea 
abia atunci când voi veni” (I Cor. 16, 3); cu Sf. Ap. 
Luca, în cartea Faptele Apostolilor, el spune: „În 
ziua întâi a săptămânii, adunându-ne noi să frân-
gem pâinea...” (F. A. 20, 6-7). Sf. Ignatie Teoforul 
scria în Epistola către Magnezieni: „Așadar, cei 
care au trăit în rânduielile cele vechi și au venit 
la nădejdea cea nouă, să nu mai țină sâmbăta, ci 
Duminica, în care și viața noastră a răsărit, prin El 
și prin moartea Lui”.

Sf. Iustin Martirul scrie în lucrarea sa, „Dialog 
cu iudeul Trifon”: „Iar în așa zisa zi a soarelui, se 
face adunarea tuturor celor ce trăiesc în orașe și 
în sate și se citesc «Memoriile Apostolilor» (Sf. 
Evanghelii) sau scrierile profeților... și încetând 
rugăciunile, se aduce pâine și vin și apă (Sf. Li-
turghie)”.

De aici înțelegem faptul esențial că Dumi-
nica este zi de odihnă la creștini și este strâns 
legată de săvârșirea Sf. Euharistii. Fără Masa 
Domnului, nu putem trăi, săptămâna începe cu 
Duminica și cu participarea în această zi la Sf. 
Liturghie.

Duminica este numită ziua a opta a săptămâ-
nii, ea transcende săptămâna – căci nu există o a 
opta zi în cele șapte – dar este numită așa pentru 
că deschide fereastra spre veșnicie. Mai putem 
fi ademeniți oare de alte învățături și de false ar-
gumente că duminica nu este ziua de odihnă? 
Putem nesocoti „Ziua Domnului”? Și atunci, sâm-
băta nu este decât „umbra”, iar nu „însuși chipul 
lucrurilor”, cum spune Sf. Apostol Pavel (Evrei 10, 
1). Amin.

Pr. Marius-Olivian Tănasie
(predică la Duminica a XXVII-a după Rusalii, 

Tămăduirea femeii gârbove, Sf. Ev. Luca 13, 10-
17, 5 decembrie)

Sursă foto: Sf. Evanghelie

Fondator: Prof. Mihai-Ionuț Coană 
Telefon: 0770/271.435      E-mail: mihai.coana@hotmail.com
Editor: S.C. GENERAL MEDIATECH S.R.L.
ISSN: 2734-7206; ISSN-L: 2734-7206; ISSN online: 2734-7214
Redacția:
- Prof. Mihai-Ionuț Coană
- Pr. Marius-Olivian Tănasie
- Pr. Prof. Gheorghe Ionașcu
- Pr. Prof. Anghel-Nicolae Păunescu
- Prof. Ionuț-Cătălin I. Popescu
- Dumitra Groza
- Monica și Radu Buțu
- Mihai Șomănescu
- Tiberiu Grigoriu – DTP
Redacţia are dreptul luării deciziei de publicare şi stabilirii datei 
şi formei de apariţie, integrale sau parţiale, după caz, a materia-
lelor primite spre publicare.
Responsabilitatea pentru textele publicate revine în exclusivitate 
autorilor. De asemenea, trebuie respectată legea dreptului de autor.
Revista este disponibilă și pe site-ul: www.caleaortodoxa.com
Tipar: Tipografia Universității „Constantin Brâncuși”, 
   telefon 0253/214.307, int. 415

Ziua Domnului Sfântul Ierarh Nicolae, 
dascăl al iubirii 

aproapelui
(urmare din pagina 1)

„În Mira, sfinte, sfințit slujitor te-ai arătat; 
că Evanghelia lui Hristos plinindu-o cuvioa-
se, ți-ai pus sufletul pentru poporul tău...” 
(Condacul Sfântului).

În fiecare an, la data de 6 decembrie, îl 
prăznuim pe Sfântul Ierarh Nicolae, unul 
dintre cei mai populari sfinți ai creștinătății.

Multe sunt vredniciile cu care a fost împo-
dobit sufletul mare al acestui cinstit și mare 
ierarh: credință curată și puternică, dovedită 
și mărturisită până la suflarea cea mai de pe 
urmă, viață neprihănită, ca a îngerilor, blân-
dețe, înțelepciune și înfrânare.

După cum găsim consemnat în viața sa, 
Sfântul Nicolae se dedica neîncetat păsto-
riților, ascultând nevoile celor ce veneau la 
dânsul, iar ușile casei lui erau deschise tu-
turor, căci era bun și apropiat față de toți. 
Sărmanilor le era ca un tată milostiv și îi 
mângâia pe toți cei ce i se plângeau, fiind 
ajutătorul celor năpăstuiți și tuturor mare fă-
cător de bine.

Cea mai de seamă virtute a sa a fost iu-
birea pe care a dovedit-o prin nenumărate-
le sale fapte de binefacere, de ajutorare a 
aproapelui, de nealipire a inimii sale de bu-
nurile materiale, pe care nu le-a disprețuit, 
ci cu ele a ajutat, a mângâiat și a scos pe 



CALEA ORTODOXĂ 3An 2, Nr. 14, decembrie 2021

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Sfântul Ierarh Nicolae, dascăl al iubirii aproapelui
foarte mulți din lipsuri și deznădejde.

Ajutorarea aproapelui este una dintre da-
toriile noastre cele mai de seamă, este piatra 
de încercare a iubirii noastre față de Dumne-
zeu, căci, după Sfânta Scriptură, cel ce spu-
ne că iubește pe Dumnezeu, dar urăște pe 
fratele său, mincinos este (cf. I Ioan 4, 20). 

Mântuitorul nostru Iisus Hristos ne-a dat 
nouă această poruncă a iubirii: „Să iubești 
pe aproapele tău ca pe tine însuți” (Matei 22, 
39), iar altădată spunea: „Poruncă nouă dau 
vouă: Să vă iubiți unul pe altul. Precum Eu 
v-am iubit pe voi, așa și voi să vă iubiți unul 
pe altul. Întru aceasta vor cunoaște toți că 
sunteți ucenicii Mei, dacă veți avea dragoste 
unii față de alții” (Ioan 13, 34-35).

Dragoste față de aproapele este rădăci-
na și elementul de legătură al multor virtuți. 
„Dragostea adevărată ți-l arată pe aproapele 
ca pe tine însuți. Ea te învață să te bucuri 
pentru bunăstarea lui nu mai puțin decât 
pentru a ta și să-ți pară rău pentru neferici-
rea lui ca pentru a ta proprie. Dragostea îi 
face pe mulți un singur trup, iar sufletele lor 
le face locașuri ale Sfântului Duh, pentru că 
Duhul Păcii odihnește mereu peste cei uniți 
în dragoste” (Sfântul Tihon din Zadonsk).

Dragostea îl face pe fiecare om părtaș al 
binelui ceresc, de aceea și Sfântul Apostol 
și Evanghelist Ioan îndemna: „Iubiților, să 
ne iubim unul pe altul, pentru că dragostea 
este de la Dumnezeu, și oricine iubește este 
născut din Dumnezeu și cunoaște pe Dum-
nezeu. Cel ce nu iubește n-a cunoscut pe 
Dumnezeu, pentru că Dumnezeu este iubi-
re. Cel ce rămâne în iubire rămâne în Dum-
nezeu și Dumnezeu rămâne întru el” (I Ioan 
4, 7-8; 16).

Dragostea este pregustarea vieții veșni-
ce, unde va exista numai dragoste, bucurie 
și mângâiere reciprocă. Cu cât mai multă 
și mai curată este iubirea în cineva, cu atât 
acela se aseamănă cu Dumnezeu, Care 
este Dragostea și Bunătatea veșnică.

Cum să îl iubim pe aproapele? Despre 
aceasta ne spune Apostolul: „Fiii mei, să 
nu iubim numai cu vorba, numai din gură, ci 
cu fapta și cu adevărul” (I Ioan 3, 18). Dra-
gostea trebuie să fie în inimă, nu pe limbă. 
Ea trebuie arătată prin fapte, nu doar prin 

vorbe, astfel vom avea o dragoste fățarnică. 
Cel care are dragoste în inima sa, văzând 
nevoia fratelui său, îl va ajuta.

Sfântul Nicolae a împlinit cu neobosi-
tă râvnă această poruncă a iubirii față de 
aproapele și cu fapta și cu cuvântul, precum 
și cu rugăciunea, fiind plin de dragoste față 
de toți cei săraci și împovărați. 

Multe fapte de milostenie prin care și-a 
arătat iubirea față de aproapele a făcut Sfân-
tul Nicolae. El a hrănit cu grâu un întreg ținut 
în vreme de secetă, timp de doi ani, salvân-
du-i pe creștini de la moartea atât de groaz-
nică pe care o aducea foamea.

De asemenea, el a venit grabnic în aju-
torul unui tată împovărat de creșterea a trei 
fete, furișându-se noaptea și aruncând pe 
fereastră pungile cu bani necesari pentru 
a le așeza pe fiecare la casele lor, scăpân-
du-le astfel de căderea în mrejele desfrâului.

Și câte alte fapte bune n-a făcut Sfântul 
Nicolae, pe mulți bolnavi îi vindeca cu rugă-
ciunea și hrănea pe săraci, pe orfani și pe 
văduve, pe cei ce călătoreau pe mare îi iz-
băvea de primejdii și pe cei condamnați la 
moarte îi izbăvea de ucidere.

Trebuie să îi iubim pe toți sfinții lui Dum-
nezeu și să le urmăm viața și credința. Să 
iubim virtuțile pe care le-au iubit sfinții lui 
Dumnezeu și să le împlinim și noi în viață, 
ca să ne învrednicim de viața cea veșnică 
împreună cu toți sfinții. Să iubim, asemenea 
Sfântului Nicolae, milostenia și mila față de 
aproapele, știind că cei milostivi, aceea se 
vor milui (cf. Matei 5,7).

Pentru aceasta îl cinstim astăzi, pentru 
că este un sfânt și viața lui este un model 
de urmat pentru noi. Să îi aducem și noi as-
tăzi laudă Sfântului Ierarh Nicolae zicând: 
„Îndreptător al credinței și chip al blândeții, 
învățător al înfrânării te-a arătat pe tine tur-
mei tale, adevărul lucrurilor. Pentru aceasta 
ai câștigat cu smerenia cele înalte și cu să-
răcia cele bogate; Părinte Ierarhe Nicolae, 
roagă pe Hristos Dumnezeu să mântuiască 
sufletele noastre”. Amin.

Pr. Daniel Budeanu
Parohia Motru I, Gorj

(predică la 6 decembrie, 
Sf. Ev. Luca 6, 17-23)



CALEA ORTODOXĂ4 An 2, Nr. 14, decembrie 2021

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Sfânta Filofteia
„Întru răbdarea ta ți-ai agonisit plata ta, Fe-

ricită Filofteia, întru ispite neîncetat răbdând, 
bătăi suferind, în necazuri binevoind, pe săraci 
miluindu-i și pe flămânzi săturându-i; roagă-te 
lui Hristos Dumnezeu, bună fecioară, să mân-
tuiască sufletele noastre” (Tropar)

Sfânta Muceniță Filofteia s-a născut la înce-
putul secolului al XIII-lea în apropiere de orașul 
Târnovo (Veliko Târnovo din Bulgaria de as-
tăzi), capitala Țaratului (româno-bulgar), într-o 
familie de țărani. Este crescută în dreapta cre-
dință și evlavie de mama sa, care moare când 
Filofteia era încă mică. Copila postea, asculta 
Scripturile, învăța să-și păzească neîntinată fe-
cioria, iar mai presus de toate era foarte milos-
tivă. Copila săvârșea cu statornicie și răbdare 
toate faptele bune. 

Vedem așadar modelul mamei creștine 
autentice care își educa copila după modelul 
Evangheliei Domnului, cultivând în ea toate 
calitățile și virtuțile necesare pentru a urma și 
a trăi cu Hristos și în Hristos. Un model ce ar 
trebui urmat de către mamele din vremurile 
actuale, care din păcate nu prea mai acordă 
educației creștine a copiilor lor importanța cu-
venită. Acest lucru îl vedem în zilele noastre în 
tragediile care se petrec în familii, din cauza lip-
sei educației religioase. Din nefericire, mama 
Filofteei a trecut la Domnul pe când aceasta 
era încă mică.

Tatăl tinerei fiind cuprins de grijile lumești se 
recăsătorește cu o femeie care nu apreciază 
calitățile duhovnicești pe care le avea Sfânta 
Filofteia, aceasta mergând la biserică și făcând 
milostenie săracilor. Mama vitregă nu a iubit-o 
pe Filofteia, astfel că o bătea și o certa, pâ-
rând-o tatălui ei ca și acesta să o certe. Mama 
sa vitregă a făcut tot ce i-a stat în putință pentru 
a întoarce pe tatăl său împotriva ei.

Cu toate acestea, Sfânta Filofteia nu s-a 
oprit din a face bine semenilor săi, împărțind 
săracilor și flămânzilor hainele ei și mâncarea 
pe care mama vitregă i-o dădea Sfintei pentru 
a o duce la câmp tatălui său. Acest lucru făcea 
parte din îndatoririle zilnice ale Sfintei. De mul-
te ori, ea își lăsa tatăl flămând.

Când i-a reproșat soției acest fapt, ea l-a în-
tors și mai mult împotriva fiicei sale. A hotărât 

să o urmărească să vadă ce făcea cu mânca-
rea pe care trebuia să i-o aducă la câmp.

Văzând-o că dă mâncarea celor lipsiți și 
strâmtorați, acesta s-a înfuriat foarte tare, a 
scos securea pe care o purta la brâu și a arun-
cat-o asupra fetei, rănind-o grav la un picior. 
În scurtă vreme, Filofteea și-a dat sufletul în 
mâna Mântuitorului Iisus Hristos, ziditorul a 
toată făptura.

Înspăimântat de uciderea propriei copile, a 
încercat să ridice trupul sfintei spre a-l înmor-
mânta. Dumnezeu a îngreunat cinstitul ei trup 
încât nimeni nu îl putea ridica. Văzând aceasta, 

el a alergat îngrozit la Arhiepiscopul cetății Târ-
novo, vestindu-i cele întâmplate.

Arhiepiscopul împreună cu mai marii cetății, 
clericii și credincioșii s-au îndreptat spre locul 
acela, unde au găsit trupul tinerei Filofteia, în-
credințându-se că se aflau în fața unei minuni 
dumnezeiești. Ulterior au săvârșit slujba proho-
dirii căutând să ridice cinstitul trup spre a-l duce 
în catedrala din Târnovo, însă nu au reușit lu-
crul acesta, și au înțeles că Filofteia putea fi 
socotită muceniță a lui Hristos și că voia ei era 
să nu fie dusă în cetatea Târnovo.

În sinaxarul Sfintei, ni se relatează că sfinții 
slujitori au început să spună numele unor ora-
șe, biserici și mânăstiri din dreapta și din stân-



CALEA ORTODOXĂ 5An 2, Nr. 14, decembrie 2021

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

ga Dunării, spre a vedea dacă trupul sfintei se 
ușurează la rostirea vreuneia din ele. Rostin-
du-se numele orașului Curtea de Argeș, trupul 
s-a ușurat și a putut să fie ridicat. Înștiințat fiind 
de voința sfintei ca cinstitul ei trup să fie adus în 
țara sa, domnitorul român de la Argeș a întâm-
pinat moaștele la Dunăre împreună cu ierarhi, 
preoți, călugări și credincioși cu rugăciuni, cân-
tări duhovnicești, lumânări și tămâie, sicriul cu 
trupul sfintei fiind apoi dus la Mânăstirea Curtea 
de Argeș. 

La 28 februarie 1950, Sfântul Sinod al Bise-
ricii Ortodoxe Române a hotărât generalizarea 
cultului unor sfinți ale căror moaște se găsesc 
în țara noastră, printre care se găsește și Sfân-
ta Filofteia de la Argeș. Slujba specială a avut 
loc în octombrie 1955 la Curtea de Argeș în 
prezența Patriarhului Iustinian Marina și a nu-
meroși ierarhi români și străini precum și a nu-
meroși clerici și credincioși. 

Sfânta Filofteia a devenit o adevărată ocroti-
toare a Țării Românești, moaștele ei fiind vene-
rate de credincioșii locului cât și de alți creștini 
din alte zone ale țării care își îndreaptă pașii 
spre prima capitală a Țării Românești. 

De mai multe ori s-au făcut procesiuni în 
țară, cu Sfintele Moaște, mai ales în vreme de 
secetă.

De la aducerea moaștelor sale în țară și 
până azi, în numeroase biserici găsim zugrăvit 
chipul ei, de asemenea icoane cu chipul său 
împodobesc casele credincioșilor, părinții dau 
numele Filofteia fiicelor lor la Taina Botezului, 
iar unele credincioase care iau îngerescul chip 
al călugăriei de asemenea poartă acest nume.

Pomenirea Sfintei Filofteia se face în ziua de 
7 decembrie, fiind aleasă această dată după 
ziua Sfântului Nicolae, deoarece moaștele sfin-
tei au stat secole întregi în biserica domnească 
din Curtea de Argeș, cu hramul Sfântului Nico-
lae.

Din însemnările Mineiului și din Viețile Sfin-
ților, se menționează prezența moaștelor ei în 
acest oraș precum și cinstirea de care ea se 
bucură din partea credincioșilor români.

În concluzie, vedem faptul că educația religi-
oasă și morală, pe care Sfânta a primit-o de la 
mama sa, trebuie să trezească în mamele de 
astăzi dorința puternică de a-și educa pruncii 
pentru a trăi în Hristos și împreună cu Hristos 
dând naștere unei noi generații de Sfinți.

Pr. Alin Constantin Nicola
Parohia Comoșteni, Dolj
(predică la 7 decembrie, 

Sf. Ev. Matei 5, 14-19)
Sursă foto: doxologia.ro

Sfânta Muceniță Varvara (4 decembrie)

Doamne Iisuse, noi Îți mulțumim,
Pentru mila Ta cea mare!
Primește-ne, să ne smerim
Și dă-ne credință tare!

Tu ne-ai trimis din Cerul Sfânt,
Spre-a ne întări credința,
Îngeri veniți pe-acest pământ
Înveșmântați în biruință. 

O fecioară preafrumoasă 
De bun neam și preaslăvit
S-a născut în Heliopolis
În partea de răsărit

A imperiului condus atunci
De păgânul împărat roman,
Cel ca a ucis atâția creștini,
Și anume, idolatrul Maximian.

Varvara era fiica lui Dioscor, 
Dar fiindcă mama ei murise,
Era pentru el, ca lumina ochilor,
Și de alte priviri străine o ferise.

Văzând-o atât de frumoasă,
Smintitul tată a făcut
Un turn înalt cu multe case,
În care Varvara a crescut.

I-a angajat apoi femei,
Care să o îngrijească
Și slugi la comanda ei,
Care să o deservească. 

Locuind fecioara singură,
În acele înalte palate
Medita, peste măsură,
Cine le-a făcut pe toate?

Cine ar fi putut să facă
Atât de multe minunății
Și pe cer, și pe pământ,
Și atât de multe bogății?

Cum nu găsea ea un răspuns
Care să o lumineze,
Servitoarele și mai mult 
Au făcut-o să mediteze. 

Cum să facă niște idoli 
Atâtea lucruri minunate,
Când ei sunt făcuți de meșteri
Din materiale prelucrate?

Idolii nu vorbesc și nu gândesc,
Nu pot face niciun bine,
Că nimănui ei nu slujesc,
Dimpotrivă-s o rușine,

Pentru cei ce li se închină,
Fiindcă ei stau încremeniți;
Cei ce le slujesc sunt de vină,
Că se lasă de diavoli amăgiți!

Cuprinsă de dorința mare
De-a cunoaște pe Cel ce-a făcut
Cerul și pământul și tot ce-i sub soare,
Și atâtea frumuseți de necrezut.

Deodată a strălucit asupra ei
Lumina Dumnezeiescului dar
Și i-a deschis ochii minții
Și i-a pus în suflet mult har.

Dumitra
Groza



CALEA ORTODOXĂ6 An 2, Nr. 14, decembrie 2021

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

„Un Dumnezeu adevărat
Nefăcut de mână omenească
Trebuie să aibă puterea, neîncetat,
Singur, cu mâna Sa să zidească”.

„Cugetat-am la toate lucrurile
Tale, la faptele mâinilor tale-am gândit”;
Ca Prorocul David, medita și Varvara,
Pentru că Duhul Sfânt i-a șoptit.

Neavând învățători să-i descopere,
Tainele sfintei credințe,
Mâna Celui nevăzut a vrut să-i ofere 
Înăuntrul ei, adevărul cunoștinței. 

Venind vremea ca să fie logodită,
Tatăl a început să-i vorbească,
Spunându-i că este pregătită,
Ca acum să se logodească. 

Auzind despre frumusețea 
Varvarei cea răpitoare, 
Au venit la Dioscor s-o ceară
Tineri bogați cu nume mare.

Nici nu a vrut să-l asculte 
Și imediat s-a înroșit la față,
Că nici nu știa prea multe
Amănunte despre viață.

Ba chiar a fost indignată
Și foarte serioasă, i-a precizat,
Că nu se va logodi niciodată
Și de tată s-a îndepărtat.

Ca să îi dea timp de gândire 
Tatăl său departe a plecat,
Sperând că-și va veni în fire, 
Dacă mai mult s-ar fi plimbat. 

Și i-a redat libertatea 
Ca mai multă lume să cunoască,
Să vadă împrejurimile
Și poate să se îndrăgostească. 

Dar Dumnezeu a rânduit,
Ca fete creștine să întâlnească,
Care, Varvarei, au reușit
Despre Hristos să îi vorbească.

A aflat cu încântare,
Despre a Lui Dumnezeire
Despre a Sa întrupare
Și despre a Lui răstignire.

De întruparea Sa minunată,
Prin umbrirea Duhului Sfânt
Peste Fecioara cea Preacurată
Și S-a născut Pruncul Sfânt.

Despre nașterea minunată,
Din Preasfânta Născătoare,

Fecioara cea mai Curată
Și mai Sfântă între fecioare. 

Cum pentru noi S-a smerit 
Și-n peșteră de vite S-a născut
Și de bătrânul Iosif îngrijit
Și-n Sfânta familie a crescut.

Pentru a noastră mântuire
De bunăvoie a pătimit,
Și S-a lăsat batjocorit,
Și apoi S-a lăsat răstignit.

Fecioarele i-au mai povestit,
Că cei ce la idoli se închină,
La muncă veșnică s-au osândit
Și nu vor putea fi în lumină.

Înainte de a pleca în călătorie,
Dioscor, unor meșteri a poruncit,
Ca în palatele sale să facă o baie;
Și după ce toate le-a rânduit,

A dat ordin ca să-i facă
Două ferestre pentru lumină
În cinstea soarelui și a lunii,
Arătând că idolilor se închină. 

Văzând că pun doar două ferestre,
Sfânta Varvara le-a explicat
Să construiască înc-o fereastră,
În baia aceea de la palat.

Până la urmă i-a convins,
Ca trei ferestre să zidească
În numele Sfintei Treimi, și le-a zis
Că tatălui o să-i vorbească

Și vina, ea o să-și asume.
Meșterii greu s-au învoit, 
Dar nu au mai avut ce spune
Și cum a poruncit ea au zidit.

Pe când Dioscor era plecat,
În Alexandria, un preot a venit
În chip de negustor, și, de el când a aflat,
Varvara acasă l-a poftit.

Slujitorul Domnului i-a deslușit
Toate întrebările fără răspuns,
Pe care și le pusese tacit;
Și acum, multe preotul i-a spus.

Tainele sfintei credințe
I le-a explicat detaliat,
Apoi, în numele Sfintei Treimi,
Preotul pe Varvara a botezat:

În numele Tatălui, și al Fiului,
Și al Sfântului Duh, și ea s-a întărit,
Că-n post și rugăciuni a petrecut
Ziua și noaptea și mult s-a smerit.

S-a bucurat atât de tare,
Că L-a descoperit pe Hristos
Și-a înțeles menirea pe pământ,
Trăindu-și viața cu folos.

Plimbându-se prin palat,
Și văzând idolii cinstiți de tatăl său,
Trecând pe lângă ei i-a scuipat,
Înțelegând că reprezintă pe Cel rău.

Lângă palat era o scăldătoare,
În pietre de marmură îmbrăcată,
În care a intrat Sfânta Varvara
Și a scris cu degetul îndată,

Pe peretele dinspre răsărit
Semnul Sfintei Cruci în piatră,
Care a și rămas imprimat, 
Fiind scris cu mâna ei curată,

Iar în locul unde au stat picioarele
Au rămas urme săpate,
Care s-au păstrat spre mărturie
Și multe persoane au fost salvate.

De boli trupești și sufletești
Mulți creștini s-au vindecat;
Înălțând rugăciuni cerești,
Pe Domnul Hristos au lăudat.

Când tatăl său a revenit
A fost nevoită să-i spună,
Că, trei ferestre, ea a poruncit,
Și muncitorii nu au nicio vină.

I-a spus despre Sfânta Treime,
Că este Lumina cea întreită, 
Care luminează pe tot omul, 
Ce vine în lumea nepregătită.

Tatăl a rămas stupefiat,
Și nu îi venea să creadă,



CALEA ORTODOXĂ 7An 2, Nr. 14, decembrie 2021

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Cum fiica lui s-a schimbat
Și pe idoli nu vrea să-i vadă. 

Prin cuvinte blânde ea a încercat,
Să îl facă să înțeleagă,
Că viața întreagă s-a înșelat
Și n-a știut în ce să creadă.

Că Dumnezeu le-a făcut pe toate,
Iar idolii sunt diavoli întunecați,
Fără vreo altă însemnătate
Și mulți oameni s-au lăsat înșelați.

Îndrăcindu-se de mânie,
A uitat dragostea firească
Și ca „un sărit din călcâie”,
A vrut cu sabia să o lovească. 

Sfânta Varvara a reușit
Să fugă din calea tatălui mânios,
Și pe cale fugea și se ruga,
Domnului Iisus Hristos,

Care n-a zăbovit în a o ajuta
Și pe când era gata s-o prindă,
O stâncă, instant, se despica
Și-a reușit să se-ascundă.

Dioscor a înconjurat
Muntele în căutarea ei
Și ca un leu înfuriat
Nu dădea de urma fetei,

Că intrând ea în despicătură,
A dispărut din fața tatălui
Sălbăticit și plin de ură;
Și s-a lăsat în voia Domnului.

Dacă nu ar fi întâlnit 
Doi ciobani păscându-și turma, 
Iar unul nu ar fi pârât,
Tatăl i-ar fi pierdut urma.

Așa că punând mâna pe ea,
A lovit-o fără milă
Și-n fața ighemonului o târa,
Pe frumoasa lui copilă.

I-a predat-o ca pe-un tâlhar,
Spunându-i să o chinuiască,
Pentru că nu-l respectă, măcar, 
Nevrând idolii să-i cinstească.

Văzând-o atât de frumoasă,
Acesta, s-o convingă, a încercat,
Că fiind atât de grațioasă
Să moară de tânără, ar fi păcat!

Cu blânde și înțelepte cuvinte, 
Varvara a mustrat deșertăciunea zeilor,
Arătându-le neputința în toate,
Fiind făcuți de mâna oamenilor.

Ea L-a lăudat pe Dumnezeu,
Cel în Treime arătat
Căruia i se va închina mereu,
Fiind Dumnezeu adevărat.

Să o convingă, tot încerca,
Să nu își facă de rușine,
Numele și familia sa;
Măcar să se apere pe sine.

Au torturat-o-n fel și chip,
Dar a rămas neclintită
Chiar folosind un tertip,
Ca să o lase dezgolită,

Că rușinea era mai mare
Decât chinurile toate,
Că arătând a ei pudoare 
Era mai rău decât se poate.

„Cel ce îmbraci cerul cu nori...,
Să acoperi și goliciunea mea!”
Și îngerul a îmbrăcat-o-n lumină,
Încât nimic nu i se vedea. 

Plimbând-o prin toată cetatea,
Ca să o facă de rușine,
Sperau că Varvara va regreta
Și se va supune, venindu-și în sine.
 
Dar nimic nu a îndepărtat-o 
De credința adevărată,
Dimpotrivă au îmbărbătat-o, 
Oricât de mult a fost torturată.

Noaptea-n temniță au aruncat-o,
Dar Domnul Hristos i s-a arătat;
Cu bucurie, a încurajat-o
Și rănile i le-a vindecat.

A doua zi când au văzut,
Frumusețea ei nepieritoare,
Fără nicio rană, au crezut,
Că idolii au făcut-o înfloritoare.

„Credeți că idolii m-au vindecat?
Acești diavoli ce nu sunt în stare
Să se ajute nici pe ei,
Să-mi facă mie vreo favoare?”

„Domnul Hristos m-a vindecat,
Cel ce pentru noi S-a Răstignit!
Ca să ne scoată din păcat,
S-a lăsat torturat, lovit și umilit,

Că prin moartea Sa pe Cruce
Pe noi ne-a răscumpărat,
A scos din iad pe toți Drepții,
Dar a treia zi a Înviat!”

S-a născut mai multă ură,
În inimile lor împietrite

Și au chinuit-o peste măsură,
Chiar și coastele i-au fost scrijelite.

Văzând atâta cruzime
Din partea celor necredincioși,
Irina, o fată creștină,
S-a ridicat din mijlocul celor curioși

Și a început să denigreze
Credința cea diavolească,
A păgânilor de față,
Cei ce au venit să privească,

O fecioară nevinovată,
Frumoasă, din lumea bună,
Cum s-a lăsat torturată,
Fără ca nimic rău să spună.

Le-a zis că și ea crede în Dumnezeu,
Cel Care pe toate le-a făcut,
Care a trimis, la noi, pe Fiul Său,
Ce din Fecioara Maria S-a născut.

Declarându-se că este creștină,
Au fost împreună torturate,
Dar cele două fecioare creștine,
Nu s-au lăsat intimidate.
 
Sfânta Varvara a fost târâtă,
Chiar de tatăl său pe munte,
Dar ea se ruga întărită,
Ca Dumnezeu să o asculte:

„Doamne, Cel ce ai întins cerul 
Ca pe un acoperământ,
Ocrotește pe tot omul,
Din leagăn până la mormânt. 

Iar cei ce vor cinsti numele meu,
Și vor pomeni ale mele pătimiri
Iartă-i și-i apără de rău,
Și de ale diavolilor uneltiri!”

Nefericitul tată, Dioscor,
Atât de rău s-a încrâncenat,
Și nemaivăzând în fața ochilor, 
Personal, capul fiicei sale a tăiat.

Și s-a împlinit Scriptura:
„Va da frate pe frate la moarte
Și tată pe fiu!”(Matei 10, 21)
Ca să se împlinească toate.

Și capul Sfintei Iuliana
Tot acolo a fost tăiat, 
Iar credinciosul Galențian,
Cu mare evlavie le-a luat

Și a dus Sfintele lor Moaște
În cetate, cum li s-a cuvenit,
Iar deasupra celor două Mucenițe
O frumoasă biserică a construit.



CALEA ORTODOXĂ8 An 2, Nr. 14, decembrie 2021

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Acolo atâtea minuni s-au făcut
Și mulți bolnavi s-au vindecat,
Cu ale lor rugăciuni, și au crezut, 
În Dumnezeu cel adevărat.

De foc din cer au fost loviți,
Cei ce capetele lor au tăiat;

Că Dioscor și Marcian, s-au lăsat orbiți,
De demonul cel întunecat.

Dar Dumnezeu a demonstrat,
Că cei răi cu rău vor pieri,
Iar cei ce Domnului I s-au închinat,
Viața veșnică vor dobândi.

Le prăznuim cu bucurie,
În 4 decembrie mereu,
Ca amândouă să ne fie,(Varvara și Iuliana)
Rugătoare la Bunul Dumnezeu!

(4 decembrie 2021)
Sursă foto: doxologia.ro

„Veniți, că iată toate sunt gata” (Lc. 14, 
17)

Ne apropiem cu pași repezi de marele 
praznic al Nașterii Domnului. Până atunci, în 
duminica aceasta, Mântuitorul ne rostește o 
nouă pildă. Încă din Apostolul zilei, Sf. Pavel 
ne zice că trebuie să ne dezbrăcăm „de omul 
cel vechi” (Col. 3, 9). Ce înseamnă aceasta? 
Adică, trebuie să renunțăm la orice patimă: 
„desfrânarea, necurăția, patima, pofta rea și 
lăcomia” (v. 5). Cu siguranță că așa e. Pre-
cum la o cină, când suntem invitați de cineva, 
nu mergem îmbrăcați în haine murdare, tot 
așa și înaintea lui Dumnezeu, când mergem 
la biserică, trebuie să fim cu sufletul curat. 
Faptul că suntem ortodocși, nu ne garantea-
ză mântuirea. Aceasta se întâmplă pentru că 
„nu mai e elin și iudeu, tăiere împrejur și ne-
tăiere împrejur, barbar, scit, rob ori liber” (v. 
11). Astfel, orice om poate să se mântuiască, 
dacă și voiește aceasta să facă.

Această chemare universală la mântui-
re e exprimată încă de la începutul perico-
pei evanghelice prin cuvântul „mulți” (Lc. 14, 
16). Acel „oarecare”, care „a făcut cină mare” 
nu poate să fie altcineva decât Dumnezeu. 
Însă, din nefericire, cei care erau chemați la 
cina aceasta, „au început unul câte unul, să-
și ceară iertare” (v. 18). Primul motiv invocat 
pare să fie foarte pueril. Cel dintâi a zis, ast-
fel: „Țarină am cumpărat și am nevoie să ies 
ca s-o văd”. 

Oare chiar era o urgență de trebuia ca 
aceasta să vadă țarina atunci? Fără doar și 
poate că nu. Deci, observăm cum respectivul 
își pune alte priorități în mod arbitrar. Așa se 
petrece, de multe ori, din păcate, și în zilele 
noastre. Duminica, atunci când ar trebui să 
mergem la biserică, ne scuzăm că nu putem 
să mergem din diverse motive. Următoarea 
scuză nu diferă foarte mult de prima: „Cinci 

perechi de boi am cumpărat și mă duc să-i 
încerc” (v. 19). Însă, amândoi consideră că 
dacă își cer scuze, au rezolvat problema: „te 
rog iartă-mă”. Poate uneori și nouă ne vine 
acest gând viclean. Zicem că avem timp să fa-
cem cutare lucru pentru suflet. Și atunci când 
greșim, considerăm că dacă doar ne cerem 
formal iertare, totul s-a șters cu buretele. E 
adevărat că la Sf. Spovedanie, trebuie să ne 
mărturisim păcatele pe care le-am săvârșit. 
Însă, una e a zice că „n-am făcut până acum, 
doar că începând de azi nu voi mai repeta 
fărădelegea”, ci alta e a zice „nu vreau să fac 
o anumită faptă și deci, trebuie să fiu iertat”. 
Sau nu înseamnă că dacă iertăm într-adevăr 
pe cei care ne greșesc, precum zicem în ru-
găciunea „Tatăl nostru”, conform cuvintelor 
„ne iartă nouă greșelile noastre, precum și 
noi iertăm greșiților noștri”, în schimb, avem 
voie să facem orice că Dumnezeu e bun și 
ne iartă.

Următorul invocă motive familiale: „Feme-
ie mi-am luat și de aceea nu pot veni” (v. 20). 
Astfel, vedem cum toți aceștia au dat dovadă 
de egoism. De ce? S-au gândit doar la purul 
lor interes. S-au pus pe primul loc înaintea 
celorlalți. Dacă toți aceștia au refuzat, alții 
urmează să fie aduși la cină: „pe săraci, și 
pe neputincioși, și pe orbi, și pe șchiopi adu-i 
aici” (v. 21). Aceasta se întâmplă pentru că 
Dumnezeu Își dorește ca un număr cât mai 
mare de oameni să intre în Împărăția Sa cea 
veșnică. Totuși, de aici, nu deducem că unii 
ar fi mai privilegiați decât ceilalți. Astfel tre-
buie și noi să procedăm. Să-i ajutăm pe cei 
săraci. Să le oferim sprijinul nostru celor care 
se găsesc în neputință. Însă, și aici trebuie să 
fim cu luare aminte. Nu trebuie să promovăm 
lenea. Una e ca omul să fie sărac din cauze 
care nu țin de el, și alta e să nu-și doreas-
că să muncească. Să căutăm să ajutăm pe 
cel care chiar nu poate să muncească. Oare 
ar fi corect să-i neglijăm pe aceștia? Dar, în 

Pilda celor poftiți la cină



CALEA ORTODOXĂ 9An 2, Nr. 14, decembrie 2021

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

schimb, să acordăm o mână de ajutor celor 
care ar putea să muncească dar nu vor s-o 
facă? Însă, nici măcar în acest mod, locurile 
n-au fost ocupate: „tot mai este loc” (v. 22). 
Dorința era ca toate locurile să fie ocupate: 
„ca să mi se umple casa” (v. 23). Dacă toți 
oamenii ar vrea să-L asculte pe Dumnezeu 
atunci Acesta i-ar primi pe toți. Însă, nu Dum-
nezeu îi zice „nu” omului, ci omul e cel care 
Îl refuză pe Dumnezeu. Deși au fost chemați 
numeroși oameni, totuși, nici măcar unul din-
tre aceștia nu va servi cine respectivă: „Ni-

ciunul din bărbații aceia care au fost chemați 
nu va gusta din cina mea” (v. 24). Aceasta 
nu se întâmplă pentru că Dumnezeu S-ar 
putea răzgândi ulterior, ci pentru că însăși 
oamenii au refuzat această cină. Simbolurile 
din această pericopă evanghelică sunt urmă-
toarele: ospățul e viața creștină, Împăratul e 
Dumnezeu, Fiul e Hristos.

Totuși, nu trebuie să cădem în extrema de 
a trăi pentru a mânca. Mâncarea nu e rea 
în sine. Să nu uităm nici faptul că toate câte 
au fost create „erau bune foarte” (Fc. 1, 31). 
Însă, nu Dumnezeu e cauza răului în lumea 
aceasta. Omul e cel care a schimbat utilizarea 
firească a lucrurilor așa cum a lăsat-o Dum-
nezeu. Dar lăcomia e dăunătoare. Una e a 
bea și alta e a se îmbăta. Să nu uităm ce con-
secințe negative poate să producă această 
patimă deosebit de periculoasă. Și mai grav 
e faptul că o asemenea faptă primejdioasă 
poate să devină o obișnuință. E evident și 

faptul că una e a fi chemat și alta e a fi ales. 
Chemați suntem cu toți. Ca să fim aleși, tre-
buie să dăm răspuns afirmativ la chemarea 
care ni se face. „Ales devine cel ce răspun-
de la chemare“, zice Sf. Chiril al Alexandriei. 
Însă, niciodată nu se știe când vine vremea 
să fim trași la răspundere pentru deciziile 
noastre. Zicem că avem timp suficient. Trec 
anii. Nu ne schimbăm mentalitatea. Cel mult 
poate o facem în sens opus. Din prea multa 
încredere că nu e grabă, ajungem să zicem 
că deja e prea târziu să mai săvârșim ceva 

bun pentru mântuirea 
sufletului nostru. Suntem 
mult prea atenți în privin-
ța vieții acesteia. Deși 
știm că urmează o viață 
veșnică, totuși, trăim ca 
și cum aceasta n-ar exis-
ta. Ce reprezintă viața 
aceasta în comparație cu 
veșnicia? Dacă împărțim 
orice număr la infinit, re-
zultatul va fi neglijabil. 
Aceasta ar însemna că 
vremelnicia vieții aces-
teia reprezintă cel mult o 
fracțiune de secundă în 
comparație cu veșnicia 
care urmează să ne aș-
tepte pe noi într-o bună 

zi. Ne consumăm întreaga energie pentru a fi 
stăpân pe pământul acesta. Dar ne vine greu 
să facem un efort cât de mic pentru a fi ce-
tățeni ai Raiului celui nemuritor. Nu știm ce 
putem pierde!

Ce putem să facem în viața aceasta fără 
ajutorul lui Dumnezeu? Absolut nimic bun nu 
vom fi capabili să realizăm dacă nu ne ajută. 
Dacă faptele noastre cele bune nu sunt ex-
clusiv meritul nostru, atunci de ce ne lăudăm 
cu averea pe care o avem? Prea puțin timp 
avem să ne gândim la cei care și-ar dori să 
aibă să avem ceea ce avem. Suntem prea 
preocupați de comoara trecătoare pe care o 
strângem aici pe pământ. Să ne schimbăm 
viața în bine. Amin.

Prof. Ionuț-Cătălin I. Popescu
(reflecție la Duminica a XXVIII-a după 

Rusalii, a Sf. Strămoși, Sf. Ev. Luca 14, 16-24, 
12 decembrie)

Sursă foto: Sf. Evanghelie



CALEA ORTODOXĂ10 An 2, Nr. 14, decembrie 2021

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Cu noi este Dumnezeu!
„Cartea neamului lui Iisus Hristos, fiul lui David, 

fiul lui Avraam” (Mt. 1, 1)

Sfânta Scriptură sau Biblia este o scriere inspirată de 
Dumnezeu, ca o bibliotecă dumnezeiască în care fiecare 
suflet căutător de Dumnezeu găsește ceea ce este impor-
tant pentru el, în măsura în care el se apropie cu smerenie 
și cu nevoință de a transpune în viață cele descoperite. 
Ea este o lucrare plină de har pentru tot cel ce are ochi de 
văzut să vadă și cel ce are urechi de auzit să audă, care 
poate înțelepți atât pe cel cu puțină carte, cât și pe cel mai 
înțelept dintre înțelepți în măsura în care fiecare se nevo-
iește să meargă „mai la adânc”, adică să nu rămână la su-
prafața lucrurilor. Cărțile Noului Testament încep cu Sfân-
ta Evanghelie după Sfântul Apostol și Evanghelist Matei, 
care face mai întâi prezentarea neamuri-
lor omenești din care își are descendența 
trupească Mântuitorul Iisus Hristos, căci 
firea sau descendența Sa dumnezeiască 
sau neamul Lui, cine-l va spune, se în-
treabă proorocul Isaia (Is. 53, 8). El este 
Dumnezeu adevărat și după ființa Sa 
dumnezeiască El este dincolo de orice 
schimbare sau mutare, fiind veșnic ace-
lași, de aceeași ființă cu Tatăl, dar după 
planul lui Dumnezeu el devine și om, 
rămânând în același timp și Dumnezeu, 
pentru noi oamenii și pentru a noastră 
mântuire! Acest adevăr îl găsim lămurit și 
în Prologul Evangheliei după Sfântul Ioan 
care spune: „La început era Cuvântul și 
Cuvântul era la Dumnezeu și Dumnezeu 
era Cuvântul (In. 1, 1), adăugând imediat 
Cuvântul S-a făcut trup și S-a sălășluit între noi (In. 1, 14)”.

Genealogia cuprinde istoria neamurilor omenești cu 
toate imperfecțiunile și decăderile ei, prin care Mântuito-
rul a devenit om, cu adevărat, din neamul lui David și al 
lui Avraam, pentru a împlini în felul acesta făgăduințele 
făcute de Dumnezeu, Avraam care prin legământul cir-
cumciziei devine întemeietor al poporului ales, în al cărui 
urmaș se vor binecuvânta toate neamurile pământului, și 
David care asociază tribul preoțesc și regal, fapt ce arată 
că Domnul nostru Iisus Hristos este atât împărat veșnic 
cât și preot, conform ambelor genealogii, cea redată de 
Matei pe origine paternă prin Iuda și cea redată de Luca 
prin strămoșii din tribul lui Levi. Și împărțirea în de trei 
ori câte paisprezece neamuri are rostul de a prefigura 
cele trei slujiri ale Mântuitorului Hristos, pentru că Sfântul 
Apostol și Evanghelist Matei ar fi putut să explice simplu 
că neamurile de la Avraam până la Hristos sunt 42, ori el 
a făcut aceasta arătând schimbarea condiției umane în 
cadrul poporului ales în timpul celor 14 generații, care de 
la Avraam până la David, au fost sub judecători și profeți, 
de la David până la exil, sub regi, iar de la exil până la 
venirea Mântuitorului Hristos au fost sub mari preoți, ori 
schimbarea care trebuia să vină și după ultimele 14 nea-
muri este aceea că Hristos Domnul este Proorocul prooro-
cilor adică Învățătorul și descoperitorul adevărului absolut 
despre Dumnezeu, care spre deosebire de orice prooroc 

sau profet, El se descoperă pe Sine, El fiind Dumnezeu, 
Adevărul întrupat: „Eu sunt Calea, Adevărul și Viața” (In. 
14, 6); „singurul Stăpânitor, Împăratul împăraților și Dom-
nul domnilor” (I Tim. 6, 15), a cărui Împărăție este veșnică 
și mai presus de toate împărățiile (Dn. 2, 44; Ps. 71, 11) 
și Arhiereu veșnic, a cărui jertfă a fost adusă o dată pen-
tru totdeauna: „Iar Hristos, venind Arhiereu al bunătăților 
celor viitoare, a trecut prin cortul cel mai mare și mai de-
săvârșit, nu făcut de mână, adică nu din zidirea aceasta; 
El a intrat o dată pentru totdeauna în Sfânta Sfintelor, nu 
cu sânge de țapi și de viței, ci cu însuși sângele Său, și a 
dobândit o veșnică răscumpărare” (Evr. 9, 11-12). 

De asemenea trebuie remarcat că Sf. Evanghelist 
Matei menționează în cuprinsul genealogiei și persoane 
păcătoase, care nu erau potrivite conform Legii, pentru 
a arăta că Domnul nostru Iisus Hristos a venit să vinde-

ce această natură omenească păcătoa-
să care s-a depărtat de Dumnezeu și s-a 
aruncat în dorințe necumpătate, dar pe 
care Dumnezeu a căutat-o, și-a asumat-o 
pentru a o întoarce acolo de unde a căzut, 
chiar dacă El era fără păcat iar zămislirea 
a fost din Duhul Sfânt și din Sfânta Fecioa-
ră, care a fost curățită de păcatul strămo-
șesc prin Pogorârea Duhului Sfânt asupra 
ei, prin Întrupare Fiul lui Dumnezeu a luat 
aceeași fire cu a noastră, fire care purta în 
sine urmările păcatului, pentru a o ridica și 
vindeca. 

Tot la fel există și o explicație a celor doi 
fii ai lui Iuda născuți din Tamar, în care erau 
anticipate tainele poporului ales și ale nea-
murilor. Conform istorisirii din cartea Face-
rii 38, 27-30, Zara care inițial ieșise primul, 

i s-a legat o panglică roșie de mână, simbolul sângelui 
tăierii împrejur și al faptului că poporul ales a apărut primul 
în lumina credinței prin primirea Legii lui Dumnezeu prin 
Moise în timp ce neamurile au rămas încă în întuneric. Dar 
când a venit Mântuitorul Hristos a surpat peretele cel din 
mijloc al despărțiturii, desființând vrăjmășia în trupul Său 
(Ef. 2,14), căci vrăjmaș devenea tot cel ce călca Legea, 
poporul ales s-a tras înapoi și neamurile au venit cele din-
tâi la credința Evangheliei. 

După cum și Rahav cea care fusese desfrânată în Ie-
rihon este imaginea Bisericii dintre neamuri, întinată prin 
închinarea la idoli, dar ea a primit și adăpostit iscoadele 
lui Israel, ascunzându-le pe acoperișul casei sale, la fel 
și Biserica neamurilor i-a primit pe trimișii lui Hristos, pe 
Apostoli, în casa sufletului său, ascunzându-i în cămara 
minții sale, pentru a nu-i găsi stăpânitorul lumii acesteia și 
a-i da morții, lăsându-i jos pe fereastră prin frânghiile roșii, 
semnul pătimirii Mântuitorului, drept pentru care ea a fost 
scoasă din lumea păcatului unde se închina idolilor fiind 
făcută curată și devenind mireasă a lui Hristos, după cum 
Rahav a fost scoasă afară din Ierihon și numărată între 
fiicele lui Israel, căsătorindu-se cu Salmon.

Când Sfântul Apostol și Evanghelist Matei relatea-
ză neamurile omenești din care S-a născut Mântuitorul 
Hristos, după ce îi enumeră pe strămoși începând de la 
Avraam, el continuă cu Iosif, logodnicul Mariei, din care S-a 



CALEA ORTODOXĂ 11An 2, Nr. 14, decembrie 2021

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

născut în mod feciorelnic Hristos, precizând acest adevăr 
când spune: „Maria, Mama Sa, fiind logodită cu Iosif, fără 
să fi fost ei înainte împreună, s-a aflat având în pântece 
de la Duhul Sfânt” adevăr întărit de îngerul lui Dumnezeu 
„iată îngerul Domnului i s-a arătat în vis, grăind: Iosife, fiul 
lui David, nu te teme a lua pe Maria, logodnica ta, căci Cel 
zămislit într-însa este de la Duhul Sfânt” și confirmat încă 
odată de Evanghelist „Și, fără să fi cunoscut-o pe ea Iosif, 
Maria a născut pe Fiul său Cel Unul-Născut, Căruia I-a 
pus numele Iisus”. Chiar dacă unii au crezut că Iisus a fost 
fiul lui Iosif, aceasta o credeau cei ce nu știau de fecioria 
Mariei sau cei ce nu știau de lucrarea dumnezeiască ce se 
săvârșea sub ochii lor, după cum precizează acest lucru 
și Sfântul Evanghelist Luca, atunci când vorbește despre 

începutul propovăduirii Domnului, zicând: „Iisus Însuși era 
ca de treizeci de ani când a început să propovăduiască, 
fiind, precum se socotea, fiu al lui Iosif (Lc. 3, 23). 

Însă toate acestea nu s-au făcut la întâmplare, pentru 
că nimic nu este întâmplător în planul lui Dumnezeu, ci 
toate acestea s-au făcut ca să se împlinească ceea ce s-a 
zis de Domnul prin proorocul care zice. Așadar Ea (Fe-
cioara) va naște Fiu și vei chema numele Lui Iisus, căci El 
va mântui poporul Său de păcatele lor.

Pr. Prof. Gheorghe Ionașcu
(predică la Duminica dinaintea Nașterii Domnului, 

ai Sf. Părinți după trup ai Domnului, 
Sf. Ev. Matei 1, 1-25, 19 decembrie)

Sursă foto: Sf. Evanghelie

Plinirea vremii
Nașterea Domnului este evenimentul care împarte is-

toria în două: înainte de Hristos și după Hristos. Este acel 
eveniment nou sub soare, de care amintește Sf. Ioan Da-
maschin în „Dogmatica” sa: „Fiind Dumnezeu desăvârșit, 
Se face Om desăvârșit și săvârșește cea mai mare nou-
tate dintre toate noutățile, singura sub soare prin care se 
arată puterea infinită a lui Dumnezeu. Căci ce poate fi mai 
mare decât ca Dumnezeu să Se facă Om?” 

Făcându-Se Om, Fiul lui Dumnezeu afirmă în modul 
cel mai desăvârșit cu putință valoarea omului. Dacă în Ve-
chiul Testament, Dumnezeu Se adresa omului mai mult 
indirect, acum El Se face și Om, fără a înceta să fie Dum-
nezeu. Prăpastia dintre Dumnezeu și om creată prin pă-
cat este acum desființată, căci Dumnezeul cel mai presus 
de timp intră acum în istorie, valorificând istoria omului. 
Asumându-Și timpul nostru creat, Fiul lui Dumnezeu dă 
vieții noastre o valoare veșnică, o semnificație veșnică. 
Dacă El Se smerește, noi ne înnobilăm; dacă El poartă 
slăbiciunile noastre, noi ne bucurăm, cu bucurie veșnică.

În Vechiul Testament, Profetul Daniel situa venirea lui 
Mesia la „plinirea vremii” (7, 22), la „sfârșitul vremii” sau 
la „vremea rânduită” (11, 35). Sfântul Apostol Pavel situ-
ează explicit „plinirea vremii” la Nașterea Mântuitorului: 
„Când însă a venit plinirea vremii, a trimis Dumnezeu pe 
Fiul Său, născut sub Lege, ca pe cei de sub Lege să-i răs-
cumpere, ca să luăm înfierea (Gal. 4, 4-5). În acest text, 
ca și în textul paralel din Efeseni 1, 9-10, în care e vorba 
de „iconomia plinirii vremurilor”, Apostolul afirmă suvera-
nitatea lui Dumnezeu asupra istoriei și hotărârea dumne-
zeiască din veci cu privire la trimiterea în lume a Fiului.

Întruparea Mântuitorului constituie centrul istoriei; ea 
marchează sfârșitul unei epoci (Evr. 11, 26): „sfârșitul vea-
curilor” și începutul unei alte epoci. Pentru Sfântul Apostol 
Pavel, ca și pentru concepția creștină autentică, în gene-
ral, momentul venirii în lume a Fiului lui Dumnezeu este 
centrul temporal al tuturor celorlalte evenimente istorice. 
Trecutul și viitorul primesc sens numai în lumina acestui 
eveniment unic și irepetabil. 

Această concepție asupra istoriei este exprimată foar-
te clar de însăși cronologia creștină, inițiată de Sf. Dio-
nisie Exiguul, originar din Dobrogea de astăzi. Această 
cronologie nu mai socotește anii „de la începutul lumii”, 
ca în iudaism, ci ea situează începutul într-un punct ne-
determinat, care coboară dinspre Hristos înspre trecut; tot 
astfel, în cronologia creștină, sfârșitul lumii se plasează 

într-un punct nedeterminat al aceleiași lumi, dar în viitor. 
„Plinire a vremii” este opera de mântuire a lui Hristos, în 
ansamblu, avându-și, bineînțeles, începutul în întrupare.

 Nu numai Dumnezeu a intrat în timp, ci și timpul a in-
trat în veșnicia lui Dumnezeu, deși încă n-a ajuns la sfâr-
șitul lui ca timp. Căci pe de o parte se spune că Hristos a 
fost orânduit mai înainte de întemeierea lumii, dar s-a ară-
tat în timpurile de pe urmă (I Petru 1, 20), sau că Hristos 
a pătimit acum, la sfârșitul veacurilor (Evrei I l, 26), dar pe 
de alta Hristos spune: „Eu voi fi cu voi în toate zilele, până 
la sfârșitul veacului” (Matei 28, 20). Iar Sfântul Apostol Pa-
vel numește sfârșitul: „viața veșnică” (Romani 6, 23).

Dumnezeu vine sub chip de Om pe pământ. Trăiește 
ca om. Vorbește. Învață. Dumnezeu devine Invățător prin 
cuvânt care se rostește, se aude, se constituie în fraze 
care folosesc logica omenească, se face înțeles. Cel mai 
mare criteriu de judecată și de orientare, pe care l-a putut 
spera vreodată omenirea, se manifestă, se produce, se 
descoperă în grai omenesc, pe înțeles omenesc. Dumne-
zeu Se face înțeles oamenilor. Creatorul Se explică și Se 
descoperă creaturii.

Sfânta și dumnezeiasca Scriptură a arătat încă de la 
început că Hristos va fi sămânța femeii și că prin femeie 
se va zdrobi capul șarpelui (Facere 3, 15). Această proro-
cie a lui Dumnezeu s-a împlinit când Preasfânta Fecioară 
Maria a născut pe Hristos, Mântuitorul lumii, nu din să-
mânță bărbătească, ci de la Duhul Sfânt, după mărturia 
Sfintei Scripturi (Matei 1, 18). Profeții au arătat mai înainte 
că Mesia va fi Fiul lui David (Psalm 131, 11) și acest lucru 
s-a împlinit când îngerul Gavriil a binevestit Fecioarei Ma-
ria că va avea un Fiu de la Dumnezeu (Luca 1, 32). Hris-
tos a venit din sămânța lui Avraam (Matei 1, 1), împlinind 
Scriptura (Facere 22, 18).

Ni se cuvine să-I dăm slavă și să-I mulțumim Prea-
bunului nostru Mântuitor, că a binevoit să Se nască din 
Fecioara Maria pe pământ, pentru a ne împăca din nou 
cu Dumnezeu-Tatăl. Deci să ne închinăm Lui cu mare cre-
dință, împreună cu cei trei magi, cerându-l milă și iertare. 
Să-L căutăm pe Domnul împreună cu păstorii Betleemului 
și să-L vestim și noi în lume cu credință și sfințenie, ca niș-
te fii adevărați ai Bisericii lui Hristos. Să-I înălțăm în toată 
viața noastră cântări de laudă și de preamărire împreună 
cu îngerii din cer și cu toți bunii creștini de pe pământ.

Să lăudăm neîncetat și pe Născătoarea de Dumnezeu 
și Pururea Fecioara Maria, care L-a născut pe Hristos în 
peșteră. 

(continuare în pagina 12)



CALEA ORTODOXĂ12 An 2, Nr. 14, decembrie 2021

Revistă gratuită cu apariție lunară, în tiraj de 20 de exemplare

Sunt destui care o hulesc și o necinstesc. Noi însă să 
o lăudăm, să-i cerem sfintele ei rugăciuni și tot ajutorul. 
Când se roagă Maica Domnului pentru noi și pentru lume, 
toate darurile cerești vin peste noi. Și pace și bucurie 
și sănătate și pâine îndestulată și iubire între oameni și 
iertare de păcate. Avem necazuri? Să cerem ajutorul ei. 
Suntem păcătoși? Să cerem mijlocirea ei. Ne temem de 
Judecata Dreptului Judecător? Să rugăm pe Maica Dom-
nului să ceară iertarea păcatelor noastre. Suntem biruiți 
de patimi? Să strigăm la Fecioara Maria, care ține pe Fiul 
lui Dumnezeu în brațe și, pocăindu-ne, să avem nădejdea 
mântuirii.

Se cuvine să lăudăm azi și pe blândul și dreptul Iosif. 
El a fost păzitorul Maicii Domnului, căci fiind ruda ei și 
rămânând văduv, preoții templului din Ierusalim i-au încre-
dințat-o pe Fecioara Maria spre păzire și slujire. Iosif este 
slujitorul de taină al nașterii lui Hristos. El a păzit cinstea 
și fecioria Maicii Domnului. El a ținut-o în casa lui din Na-
zaret. El o însoțea mereu la templu și o lăsa să se roage 
neîncetat lui Dumnezeu. El vorbea cu Arhanghelul Gavriil 
prin vis și lua poruncă ce să facă în vreme de îndoială și 
de primejdie. El a aflat peștera din Betleem și a dus în ea 
pe Fecioara să nască pe Mântuitorul. El a dus pe Fecioa-
ra cu Pruncul în templu la 8 zile și la 40 de zile. 

El a împlinit porunca lui Gavriil și a fugit noaptea cu 
Fecioara Maria și Pruncul în Egipt, de frica lui Irod. Tot 
el, după șapte ani de exil, la porunca îngerului, a adus 
pe Fecioara și Pruncul Iisus din Egipt în Nazaret. Să ne 
folosim de ascultarea dreptului Iosif, de smerenia lui, de 
blândețea și răbdarea lui, și să slujim și noi cu credință pe 
Dumnezeu și Biserica Lui. Amin.

Prof. Mihai-Ionuț Coană
(reflecție la Duminica după Nașterea Domnului, 

a Sf. Iosif logodnicul, David prorocul și Iacov, ruda 
Domnului, Sf. Ev. Matei 2, 13-23, 26 decembrie)

Sursă foto: doxologia.ro

Doi școlari, gustând odată al vacanței paradis,
La o margine de vie întâlniră un cais
Rămuros, la frunză des 
Și de roadele-i cules...

Dar școlarii iscodindu-i fiecare ramură,
Au prins veste
Că mai este
Tocma-n vârf o frumusețe de caisă-lamură...

Neavând prăjină lungă,
S-o ajungă
Și văzând că nici chip nu e 
Pân’ la ea să mi se suie, 
S-au legat cei băetani:
Rând pe rând, s-arunce-n vârful pomului, cu bolovani 
Și acel de mâna cărui va cădea caisa jos, 
S-o mănânce sănătos. 

Începură, aruncând 
Bolovanii, deci, pe rând, 
Dar nemaiavând răbdare, unul dete mai în pripă
Și zvârlind cu celălaltul bolovanu-i într-o clipă
Ținta n-o putură pierde 
Și-a căzut atunci caisa, cât colo, pe iarbă verde...

Și cei doi, Ia fel de lacomi și nesocotiți la fel, 
Fiecare stând să creadă cum c-a doborât-o el, 
Ca turbați se repeziră spre caisa de aramă 
Ce căzuse lângă cramă,
Dar neizbutind niciunul s-o ajungă dintr-un salt
Fiecare, pe-ntrecute, punând piedici celuilalt,
Amândoi o vâlvătaie,
Se luară la bătaie:

Se smuciră, se trântiră, își văzură straiul rupt
Fiecare: când deasupra, când pe brânci, când dedesubt,
Până ce-amândoi voinicii s-au simțit sleiți de-odată 
Și-au văzut că mai departe nu-e chip să se mai bată..
Când priviră spre caisa pentru care feții mei
Se bătuse ca doi zmei,
N-au găsit, pe câmpul luptei, decât sâmburele ei 
Și-nțeleseră că-n lupta ce le-a sfâșiat veșmântul, 
Ei turtiseră caisa, mestecând-o cu pământul...

Martor, dintr-un vârf de nuc, 
A grăit atunci un cuc:
— Cu un dram de-nțelepciune și cu dragoste de frate,
Din caisă fiecare s-alegea c-o jumătate, 
Însă, proști și răi la suflet, cum sunt mulți de-ai lui Adam 
După ce și-au rupt veștmântul, din caisă n-au un dram...
..................................................................................................
S-ar părea că cele spuse, nu sunt și pentru cei mari
Fiind vorba de-o caisă și de doi școlari hoinari 
Însă, stând la chibzuială, cine poate să mă-nfrunte, 
Că nu-mpart așa caise și-ăi cu tâmplele cărunte?

Sursa: Vasile Militaru, Fabule, 
Ed. Lumină din Lumină, București, 2007

Poezii pentru copii
Caisa

Plinirea vremii
(urmare din pagina 11)


